Etnolog 35 (2025)

NESTEVNI ODTENKI SOLIDARNOSTI V
ANTROPOLOSKI PERSPEKTIVI

Rajko Mursi¢

29

IZVLECEK

Solidarnost je temelj biosocialnosti. Clanek izpostavlja njene antropoloske korenine v enotnem
¢lovestvu, prikazuje pa le nekaj primerov vzajemnega delovanja, predvsem v povezavi z glasbo, in
predstavi temelje solidarnosti kot kljuéni rezultat vzpostavljanja sorodstvenih sistemov. Temeljna
teza prispevka je, da je solidarnost antropoloska konstanta, kar se Se posebej vidi iz sodobne
biokulturne evolucijske perspektive: solidarnost je bila kljuéna evolucijska prednost ¢lovestva in
njegovih predhodnikov. Empiriéno gledano je sicer ni mogoce neposredno opazovati, a povezuje
vse (druge) vidike ¢loveskega obstoja v svojih nestevnih odtenkih, od druzbenosti in dela ter
delovanja in ustvarjanja vse do trajnejSe mreze sorodstvenih vezi. In tudi ni antropologije in
etnografskega raziskovanja brez solidarnosti.

Kljuéne besede: solidarnost, ¢lovestvo, antropologija, sorodstvo, vzajemna pomoé, samonikla
prizorisca, glasba

ABSTRACT

Solidarity is the foundation of biosociality. The article highlights its anthropological roots in a
unified humanity, but shows only a few examples of mutual activities, especially in connection
with music, and presents the foundations of solidarity as a key result of the establishment of
kinship systems. The basic thesis of the article is that solidarity is an anthropological constant,
which is especially evident from a modern biocultural evolutionary perspective, as solidarity was
a key evolutionary advantage of humanity and its predecessors. Empirically speaking, it cannot be
directly observed, but it connects all (other) aspects of human existence in its countless nuances,
from sociability, work, activities and creativity to a more permanent network of kinship ties. And
there is no anthropology and ethnographic research without solidarity.

Keywords: solidarity, humanity, anthropology, kinship, mutual aid, grassroots venues, music



Rajko Mursic¢

Uvod v solidarnosti!

Solidarnost sodi med pojme, o katerih imamo obéutek, da vemo vse, a ko naj bi
jih pojasnili, se zacnemo zapletati v najrazli¢nejse zanke njihovega pojmovanja. Kadar
je treba prisko¢iti nekomu na pomo¢, bomo skoraj gotovo brez razmisljanja ravnali
solidarno; kadar se komu zgodi krivica, bo solidarnost nas prvi odziv; in ko se sami
sooCamo s tezZavami, racunamo na solidarnostno pomo¢ drugih. Toda solidarnost ne
sodi med prikazni psihologije, ne posameznika, ne skupnosti, temvec je veliko vec. Je
eden temeljnih bioloskih gradnikov Zivega sveta, tudi ¢e ga stoletja njegovega zanikanja
postavljajo v mra¢no temo pozabe. In je seveda temelj druzbenosti, ne glede na njegovo,
po Durkheimu, mehansko ali organsko inacico.

Po slovenskih slovarjih (Solidarnost 2025) lahko solidarnost povezujemo s
sloznostjo in povezanostjo (Pravopis); z izrazanjem podpore ali odobravanjem ravnanja ali
mnenja; s pripravljenostjo na medsebojno pomo¢ in sodelovanjem; z zavestjo skupnosti in
medsebojno povezanostjo posameznikov, zlasti v druzbenem zivljenju (SSKJ). Solidaren
je tisti, ki je pripravljen pomagati, pomen besede pa izhaja iz latinske zveze in solido, v
celoti (Slovenski etimologki slovar). Po spletnem etimoloskem slovarju je solidus pomenilo
»trden, cel, nedeljiv, celotens, figurativno tudi »zdrav, zaupanja vreden, pristen, iz

priponske oblike korena *sol- »cel« (Solidus 2025).

Toda ko govorimo o solidarnosti kot temelju druzbenega obstoja, ne glede na to, ali
jo jemljemo organsko ali mehansko v durkheimovskem smislu, se moramo vprasati, kje
so njene antropoloske korenine in kako se manifestirajo v dejanskem Zivljenju. Korenin
solidarnosti se bom dotaknil s kratkim povzetkom sodobne evolucijske sinteze, ki postavlja
skupaj biolosko druzbeno podlago ¢lovestva in ¢cloveskosti z vzporedno nakopicenimi
habituiranimi nac¢ini skupnega delovanja ter vzponom sprva priucenih navad in praks,
pozneje pa vse kompleksnejsih kulturnih modelov, katerih krona so simbolne prakse.
Nato se bom ustavil pri solidarnosti kot temelju druzbenosti kot taksne. Skupaj s
kulturo in druzbo je solidarnost dinamicen druzbeni pojav, ki se ves ¢as spreminja in
preoblikuje, obenem pa je tudi sam po sebi druzbena praksa oz. niz ¢loveskih dejan;.
Skratka, solidarnost ne zadeva le na¢el ravnanja, ampak njihovo uresni¢evanje, podobno
kot etika. Konec koncev solidarnost povezujemo z elementarnimi zadevami, s katerimi
¢utimo druge: s ¢lovecnostjo, socutjem in etiko. Kadar se ljudje soocijo z nasiljem ali
drugimi okoliséinami, ki jih vrzejo s tira, se lahko naslonijo le na solidarnostno krpanje

druzbenih lukenj, sicer jih lahko doleti anomija (glej npr. Turnbull 1971).

V nadaljevanju bom predstavil nekatere antropoloske, predvsem skupnostne
komponente solidarnosti, ki tlakujejo urejanje sveta, v katerem zZivimo. Solidarnosti v
dejanskem Zivljenju se bom dotaknil le sporadi¢no, skozi njene razliéne manifestacije
v nasem vsakdanjem in skupnem Zivljenju, predvsem v izbranih, z glasbo povezanih
dejavnostih, saj bom empiri¢ne primere, ki bodo predstavili solidarnost kot évrsti temelj
nasega sobivanja, ustvarjalnega in skupnega zivljenja, jemal iz lastnega raziskovanja in
spremljanja samoniklih, z glasbenim Zivljenjem mladih povezanih prizoris¢ in popularne

glasbe.

1 Besedilo je nastalo v okviru raziskovalnega programa Etnoloske raziskave kulturnih znanj,
praks in oblik socialnosti, P6-0187 (Aris).



Nestevni odtenki solidarnosti v antropoloski perspektivi

Neverjetne oblike solidarnosti se pokazejo ob politiénih pretresih in razkritjih,
na primer pri odzivanju na spolno nasilje (Kova¢ 2023), dogajanje v kovidnem ¢asu
(Anarhisti¢na pobuda 2020), ob vojni in spontani izgradnji novih skupnosti v izrednih
¢asih (Orwell 1983; Flach, Ayboga in Knapp 2019), v studentskih gibanjih (Kremensek
1972; Bohanec in Grabeljsek 1986), pri odzivanju na gospodarske krize (Vradis in
Dalakoglou 2011; Myers 2017) ter iskanju resitev stalnih gospodarskih kriz kapitalizma
(The Invisible Committee 2009; Hart, Laville in Cattani 2010; Hart 2015).

Toda teh ocitnih in dobro znanih primerov solidarnosti v sodobnem ¢asu, na
primer v vojni in drugih nasilnih spopadih, naravnih nesrecah in delavskih ter drugih
osvobodilnih, predvsem narodnoosvobodilnih bojih, se, tudi zaradi preobilnega obsega
in sorazmerne samoumevnosti, ne bom posebej dotikal. V tem besedilu me zanimajo
predvsem antropoloski temelji solidarnosti, manj pa njene dejanske manifestacije.

Clovestvo je eno in solidarnost je njegov temelj

Ceprav se je antropologija zacela v okviru fizinega, tj. medicinskega preucevanja
cloveskega bitja in s tem kot specializirana poddisciplina biologije (leta 1501 je ime skoval
Magnus Hundt; glej Smitek in Jezernik 1992: 260), je ob svojem preucevanju cloveskega
bitja v njegovem fizisu, torej naravi, vedno znova tréila na vprasanje, kako opredeliti
njegov genus, torej rod. Prav v ¢asu prve uporabe termina antropologija kot vednosti o
cloveku so si zahodni osvajalci in plenilci zastavljali vprasanja, ali so bila govoreca bitja, na
katera so naleteli v Karibih in naprej po Amerikah, sploh ljudje (glej npr. Las Casas 2021).
Predstava o enem in skupnem ¢lovestvu ni (bila) samoumevna ne na Zahodu ne v veéini
preostalega sveta. Clovestvo oz. ljudje je v samopoimenovanju vedno znova in ve¢inoma
pomenilo isto kot skupino mehanske solidarnosti, torej moje ljudstvo. Veliko ljudstev na
tem svetu, Se posebej staroselskih, uporablja isti izraz za lastno samopoimenovanje in
za ljudi nasploh. Ob srec¢evanju z drugimi naj bi se razvila bodisi teznja po komunikaciji
bodisi teznja po izogibanju (Whitehouse 1996: 105).

Predstava o planetarni ¢loveski skupnosti je sorazmerno mlada. Do dolo¢ene
mere jo je artikuliral zgodnji starogrski predsokratski humanizem, na svoj nacin pa
tudi klasi¢ni religiozni sistemi, vendar le v obsegu zmoznosti ¢loveskega bitja, ¢e zmore
aktivno prakticirati nacela dolocenega nauka, pa naj gre za Stirikrako pot budisti¢ne
odresitve veénih krogov bivanja ali za monoteisticno prepoznavanje enega in samo
enega boga skozi svojo lastno podobo, ki sili nazaj k njemu v enotnosti sveta, bivanja in
posmrtnosti. Ekumenske predstave so vedno izpuscale (vsaj) nevernike. A je kljub temu
mogoce ugotavljati, da religija prav tako ponuja temelje solidarnosti tistim, ki jih zdruzuje
(glej npr. Geertz 2019: 178-182).

Prebujajoci se odpor proti koloniziranju drugih delov sveta je od 16. stoletja na
Zahodu pocasi vzpostavljal temelje razsvetljenskega humanizma, ki je v svoji vehemenci
zahteval svobodo le zase. Kljub svojemu zaklinjanju po univerzalnem bratstvu, svobodi in
cloveskem dostojanstvu so tako britanski kot ameriski in francoski liberalni revolucionarji
brez zadrikov zasuznjevali ljudi po svetu (Losurdo 2014).



32

Rajko Mursic¢

Tudi etnologija, ki je vzbrstela v zgodnjem 18. stoletju kot nacin preucevanja ljudstev
po svetu z neposrednim etnografskim pristopom (Vermeulen 2015), je postala zaradi
svoje etnografske narave vse bolj usmerjena v iskanje in prepoznavanje razlik in ne
podobnosti. To se je Se posebej izkazalo ob prehodu iz etnologkih raziskav v socialno- in
kulturnoantropoloske, s katerimi so se raziskovalci in raziskovalke razli¢nih ljudi in
ljudstev vse bolj pogrezali v Zepke oz. $pranje za divjake (angl. savage slots) (Trouillot
1991), iz katerih tudi sodobna socialna in kulturna antropologija nikakor ne moreta zlesti
na plano, k ¢lovestvu, ki v antropologiji nastopa podobno kot zaslepljujoca svetloba, na
katero naleti ubeznik iz okovov znamenite Platonove votline.

In prav ta preskok je prvi pogoj évrstejsega razvoja antropologije kot fundamentalne
vede o ¢lovestvu, oblike solidarnosti pa se pokazejo kot temeljne prvine rekonceptualiziranja
clovestva v antropoloski perspektivi sodobne biokulturne evolucijske paradigme.

Sele sodobna bioloska antropologija, v glavnem zaradi spoznanj genetike, da smo
kot vrsta bistveno enotnejsi, kot so si lahko predstavljale prejsnje generacije (Marks 2015,
2019; Fuentes 2022), je omogoéila oblikovanje predstave o ¢lovestvu kot enem (torej
solidnem) in nedeljivem. Kljub vsem dosedanjim delnim praksam in nekaterim poskusom
oblikovanja univerzalnega antropoloskega pogleda na ¢lovestvo (npr. Lévi-Strauss 2004)
smo sele z novo evolucijsko sintezo priplezali do ¢vrstejsih temeljev razumevanja clovestva
kot enega. Kaj pa naj bo antropologija drugega kot temeljna veda o ¢lovestvu kot enem?

Zacel bom z najsirSo in najglobljo razseznostjo, ki omogoc¢a umestitev solidarnosti
na &évrsta tla. Clovedka evolucija izhaja iz druzbenih temeljev razliénih vej sesalcev,
primatov in homininov. Bioloski in biokulturni evolucionisti imenujejo to znacilnost
prosocialnost (glej npr. Pagel 2013). V sodobnem ¢lovestvu se kaze ta prosocialnost v
kljuénih specifikah nase vrste, torej biokulturno enotnega ¢clovestva, v razmerju do nam
najblizjih opic:

Na splosno imamo skupen vzorec sesalcev pri rojevanju otrok, ki potrebujejo veliko

pomod¢i matere. Natancneje: kot mnogi drugi primati (zlasti opice) se rodimo z

velikimi moZgani, vendar smo odvisni od nasih mater in drugih ¢lanov skupine

pri fizi¢ni in druzbeni oskrbi skozi daljSe obdobje. Ljudi ¢aka po rojstvu daljse
obdobje fiziénega razvoja kot katerekoli druge primate. Kot dojencki se ne moremo
sami premikati, hraniti ali uéinkovito komunicirati. Za prezivetje svojega prvega
desetletja smo ljudje $e bolj odvisni od mater in drugih kot katera koli druga vrsta.

(Fuentes 2022: 31-32)

Konéna, torej trenutna situacija izpricuje smeri njenega razvoja. Najpomembnejsa
podrobnost zgornjega navedka se skriva v tem, da ljudje nismo odvisni samo od skrbi
mater, temve¢ tudi »drugih«. In prav to je kljuéna znacilnost clovestva, tako bioloska kot
kulturna. Skozi biokulturno evolucijo je ¢lovestvo nasledilo temelje skupnega druzbenega
delovanja, ki se najpogosteje manifestira kot solidarnost. Toda seme solidarnosti je tudi
biologko: ¢loveska evolucija je biokulturna oz. kulturno-bioloska, ljudje smo biokulturni
in taksna mora biti tudi fundamentalna znanost o ¢lovestvu, antropologija.

Bioloska evolucija temelji na dveh nacelih: potomci se morajo razlocevati od
svojih starSev, znacilnosti pa se morajo biolosko dedovati (Graffin in Olson 2010: 29-
30). Vzporedno potekajoca kulturna evolucija je povsem drugac¢na: izhaja iz kulturnih



Nestevni odtenki solidarnosti v antropoloski perspektivi

inovacij (Graffin in Olson 2010: 31), ki se primejo in 8irijo ali izginejo. Toda tudi cloveska
ustvarjalnost (glej npr. Fuentes 2017) je lahko v marsic¢em plod nakljucij in sodelovanja,
ne le tekmovanja (glej tudi Graeber 2014). Sama tekmovalnost je pravzaprav, gledano z
oddaljene evolucijske perspektive, le del zgodbe, ¢e ni celo drugotnega znacaja (Fuentes
2004). Evolucija pa¢ nima smeri (Graffin in Olson 2010: 17) in je ni mogoce nadzirati,
razen v zelo omejenem obsegu udomacevanja s ¢loveskim tvorjenjem in preoblikovanjem
sort in vrst.

V novi evolucijski sintezi so antropologi in antropologinje postavili in postavile na
glavo marsikatero, Se pred desetletji samoumevno predstavo o prazgodovini kot boju vseh
proti vsem. Vse bolj se kaze, da je moralo biti sodelovanje (in vzajemna pomo¢) kljuéni
dejavnik prosocialne evolucije ¢lovestva, v katerem samci niso imeli kljuéne vloge (Ce Ze,
pa nikakor ne kot alfa samci, ampak, prav nasprotno, kot socutni skrbniki skupnosti,
zaCensi s starSevstvom; glej Hrdy 2024). Najpomembnejsa je bila druzbenost kot bioloska
prilagoditev primatov, ki je v liniji, iz katere izhaja ¢lovestvo, za razliko od drugih nam
najblizjih primatov, torej ¢loveku sorodnih opic, skrbela za potomstvo. Za mladice sicer
niso skrbeli povsem skupinsko, a te skrbi niso prepuscali ekskluzivno materam oz.
samicam (Hrdy 2009, 2024). V ¢loveski nisi (Fuentes 2019, 2022) sicer ni bilo mogoce
pric¢akovati idealne skupnosti brez konfliktov (Marks 2015; Fuentes 2017), toda predstava
o prezivetju najmocnejSega vsaj pri nekaterih druzbenih zivalih (Kropotkin 2006, 2025)
nikakor ne vzdrzi empiri¢nega preverjanja. Zadostni primeri za zavrnitev trditev o kljuéni
vlogi najmocnejsih pri clovestvu so redki preostanki egalitarnih lovsko-nabiralskih

skupnosti (prim. npr. Barnard 2004; Turnbull 1968; Woodburn 1982; Shostak 1983).

Klju¢ razumevanja najgloblje ukoreninjenosti solidarnosti v ¢lovestvu se skriva
v prosocialnosti, torej izraziti druzbenosti po vseh linijah homininskih prednikov.
Druzbenost danasnjega clovestva se je kalila skozi milijone let, ne le Sest ali sedem, kolikor
je minilo od lo¢evanja od drugih ¢loveku sorodnih opic, temvec ze od zacetka razprsitve
primatov pred okoli 40 milijoni let (Hrdy 2024). Ze od takrat sodijo predniske vrste
clovestva med izrazito druzbene skupine zivali, predvsem prakse rojevanja, medsebojnega
komuniciranja in sodelovanja.

Sodobne evolucijske sinteze sledijo Darwinu in Se vedno izhajajo iz telesne
pripravljenosti, zmoznosti oz. usposobljenosti (angl. fitness), vendar po mnenju Grega
Graffina in Steva Olsona prevec poudarjajo DNK (Graffin in Olson 2010: 65). V glavnem
pa zanemarjajo nakljucja in — Se posebej v primeru ¢loveka — izbiro, na kar je opozoril tudi
ze Niko Zupani¢ v svoji razpravi o »rasni estetiki« (Zupanié 1936). Kakorkoli obrnemo,
bistvena podlaga, ki je oznacevala clovesko evolucijo, je bila skrb za druge ali odlocitev za
njihovo prepustitev usodi. To Se posebej zadeva skrb za novorojencke, ki je zaznamovala
prosocialno biokulturno ¢lovesko evolucijo v pleistocenu (1,8 mio-12.000 pr. n. st.).
Sledove te evolucije je bilo mogoce vse do nedavnega, izjemoma Se danes, opazovati na
terenu, predvsem pri egalitarnih lovsko-nabiralskih ljudstvih: »Cloveski otrok se rodi
z Zeljo po povezovanju z drugimi. V lovsko-nabiralniski druzbi se otrok navadi, da zanj

skrbijo in ga hranijo drugi v skrbnem okolju« (Hrdy 2009: 23).

Bistvena evolucijska razlika med predniki ¢lovestva in ¢loveku sorodnih opic je torej
skrb za novorojence. Opazovanja zivljenja cloveku sorodnih opic (angl. apes) v naravi, pri



Rajko Mursic¢

simpanzih, bonobih, orangutanih, gibonih in gorilah, so pokazala, da je skupna skrb pri
njih redka in neobicajna, ni spontana in tudi ni vzajemna (Hrdy 2009: 23).
Povsem drugacne je pri ljudeh:
V nasprotju z materami drugih afriskih velikih opic, ki negujejo svoje dojencke
same, so se te zgodnje homininske matere zanasale na sopotnike, ki so jim pomagali

zacititi, preskrbovati in skrbeti za svoje nenavadno pocasi dozorevajoce otroke ter
jih obvarovati pred lakoto, s katero so se sicer soocali. (Hrdy 2009: 31)

To Se bolj velja za naso vrsto, ki ji lahko sledimo od stare kamene dobe, nekako
v obdobju med 300.000 in 45.000 leti pred nasim stetjem. V tem ¢asu se je zacela tudi
za sodobno ¢lovestvo klju¢na, tj. simbolna evolucija, »ki vkljucuje zelo razsirjene ravni
sinhroniziranega sodelovanja« (Knight 1991: 4). Chris Knight je opozoril, da so bile
za razvoj simbolne komunikacije in kulture kljuéne Zenske koalicije (Knight 1991: 19;

Knight in Lewis 2017).
Pri tem je izhajal iz ugotovitev bioloskega antropologa Paula Turkeja,

da so morale nekje na poti do popolnega ¢loveskega statusa razvijajoce se homininske
samice sistemati¢no oblikovati koalicije dolocene vrste. Posebnost teh koalicij je
bila, da so samice v njih sinhronizirale svoje ovulacijske cikle med seboj. (Po Knight

1991: 19)

Ritualno pretvarjanje je zibelka ¢loveske simbolno zaznamovane kulture. Clovesko
simbolno kulturo sta torej vzpostavili solidarnost med spoloma in sinhronizacija (Knight
1991: 45). Obredno mo¢ so imele sprva, podobno kot dolgo pred tem tudi mo¢ preZivetja
z nabiranjem plodov ter prenasanjem izkustvenega znanja skozi generacije, Zenske: v
prvem primeru plodne Zenske, v drugem Zenske v menopavzi.

To, skratka, pomeni, da sta »solidarnost med spoloma in sinhronizacija vzpostavili
kulturo« (Knight 1991: 45), kot jo poznamo pri ¢lovestvu danes. Chris Knight poudarja,
da je obredna mo¢ prvotno pripadala zZenskam (Knight 1991: 46). Radikalnoantropologka
skupina (Radical Anthropology Group, RAG) vztrajno opozarja na to, da je bilo izhodisce
za nastanek simbolne kulture, temeljne znacilnosti clovestva, biolosko pogojena primarna
druzbenost, ki je vkljuc¢evala sodelovanje pri skrbi za potomstvo, nacela egalitarnosti in
solidarnosti, v katerih so igrale Se posebno vecplastno vlogo starejse zenske (babice),
s konéno uveljavitvijo Zenskih koalicij z mese¢nim sinhroniziranjem in hlinjenjem
menstruacije z rdec¢o okro: »Matere z dojencki z vse ve¢jimi mozZgani so se soocale s
postopno vecjim bremenom otroskega varstva, zaradi ¢esar so se zatekle h kooperativnemu
varstvu otrok (Hrdy 2009) in petju, da bi se zascitile v temnih noc¢eh« (Knight in Lewis
2017: 443-444). Cetudi ne vemo, kaksne so bile stvari v samih izvirih (Graeber in
Wengrow 2021: 140), lahko domnevamo, da so ¢loveske druzbe skozi celoten razvoj nihale
od resitev, ki so temeljile na solidarnosti, do resitev, ki so temeljile na tekmovalnosti.

Izhod iz zadrege je, presenetljivo, nakazala prav bioloska smer raziskav: »Po
doslednem spremljanju, je pokazal Turke, je logika primatoloske sociobiologije pripeljala
do tocke ugotovitve, da moramo umestiti enakost spolov, ki je pomenila neke vrste
komunizem, v same korenine ¢loveskega stanja« (Knight 1991: 48). Cetudi naj bi po
etnografskih opazanjih danes prevladovali moski kulti, povezani z moskimi hisami,



Nestevni odtenki solidarnosti v antropoloski perspektivi

znadilnimi za Indonezijo, Polinezijo, Melanezijo, Avstralijo in tudi dele Afrike, predvsem
v povezavi s faliénimi glasbili (Nanda 1991: 286), so ti kulti v resnici drugotni. Podobno
velja tudi za predstavo moskega dela prebivalstva kot pomembnejsega od Zenskega.

Namesto herojskega moskega-lovca se je v biokulturni evolucijski antropologiji
kot kljuéni temelj samopomoci za prezivetje cloveskih skupin v resnici pokazala vloga
starejsih zensk v menopavzi, torej babic (glej npr. Voland, Chasiotis in Schiefenhével 2014;
Hrdy 2009), tako pri nabiralnistvu kot pri neposrednem prenosu izkusenj in skrbi. Se
danes so v vsakdanjem ravnanju poleg medgeneracijske solidarnosti samoumevni tudi
primeri transgeneracijske solidarnosti, ne le v podpori starih starsev svojim vnukom
in vnukinjam, temve¢ tudi narobe, pri pomo¢i mladih starejsim, tudi ¢e imamo v
vsakdanjem Zivljenju obcutek, da medgeneracijska vzajemnost izginja.

Ta solidarnostna podoba evolucije ¢lovestva je v popolnem nasprotju s kapitalisti¢nim
mitom o ¢loveski agresivnosti (Fuentes 2022) kot temelju uclovecevanja. Konec koncev
je znamenito darvinisti¢no frazo o prezivetju najmocnejsih (angl. survival of the fittest)
Darwinu vsilil njegov sodobnik druzboslovec Herbert Spencer kot dopolnitev »boju za
prezivetje« (Graffin in Olson 2010: 58). V sodobni ameriski popularni kulturi prodajajo
Darwinove zamisli kot pravico moénejSega in s tem z Darwinom koncajo.

Glavna predvidevanja tega mita so, da sta ¢loveska agresivnost in njeno izrazanje v
fizicnem nasilju (Se posebej med moskimi) temeljna cloveska evolucijska prilagoditev in
da smo se razvili kot agresivne opice z velikimi moZgani. Narava cloveske agresivnosti
naj bi se skrivala v nasih genih in kazala v prezivetju mocnejsih. V evolucijskem smislu
naj bi zatorej agresivnost in nasilje, Se posebej pri moskih, prinasala klju¢ne razvojne
prednosti. Zato naj bi se v svojem bistvu ljudje veliko bolj kot na sodelovanje in vzajemne
interakcije naslanjali na agresivnost in nasilje, ¢es da je vsak po naravi agresiven samo
zase (Fuentes 2022: 137). V tem svetu pac lahko obstajamo kot ljudje le skupaj z drugimi.

Toda boj za prezivetje ni enoznacen in le sebicen. Je onkraj nasega moraliziranja. Ko
gledamo na odmrtja vrst v preteklosti, bi pravzaprav morali ugotoviti, da ob naklju¢nih
naravnih katastrofah najhitreje izginejo prav »najmocnejsi« in »najbolje prilagojeni«

(Graffin in Olson 2010).

Ob razpravi o antropoloskih temeljih solidarnosti se ni mogoce izogniti
kompleksnosti evolucijskih temeljev Zivljenja na tem planetu: solidarnost je njegov
integralni del, saj ponuja ¢vrsta tla individualnemu in kolektivnemu prezivetju, tudi
medvrstnemu in onkrajvrstnemu. Brez solidarnosti in vzajemnega sodelovanja kot njene
nujne manifestacije lovci in nabiralci ne bi mogli preziveti (glej npr. Mlekuz Vrhovnik
in Fabec 2025). Enako pac velja tudi za poljedelce, pastirje, Zivinorejce in industrijske
delavce. Ceprav je lov, predvsem moskih, na divjad pogosto samostojen in podvrzen
daljsi negotovosti, torej v glavnem neuspesen, je sodelovanje pri lovu ve¢inoma nujno
in samoumevno. Enako velja tudi za ribistvo in izkoris¢anje virov na obali, kar je bila
pomembna evolucijska nisa ¢lovestva: ribolov je le redko individualna aktivnost, ampak
zahteva ogromno sodelovanja in v nekaterih primerih tudi tveganja.

Ko torej pogledamo na pretekli razvoj ¢lovestva v luci danasnjih samoumevnosti,
se moramo zavedati, da »cloveska kultura ni bila vedno kapitalisti¢na; prav tako niso
vedno prevladovale osebe s svetlo koZo« (Knight 1991: 3), kar velja tako v ¢asu kot



Rajko Mursic¢

prostoru. Podedovana bioloska druzbenost, z njo pa tudi nove oblike solidarnosti, je
dobila povsem nove razseznosti s simbolno revolucijo, ki so jo pred veé kot 100.000 leti
najverjetneje prispevale Zenske koalicije s svojim ritualnim protosimbolnim vedenjem z
ritualno sinhronizacijo.

S tem prebojem je Knight potrdil danes zanemarjena opazanja druzboslovcev,
od Radcliffe-Browna do Bergerja in Luckmanna, da je druzbenost nelocljivo povezana
z bioloskimi podlagami: »Ceprav nobenega obstojeCega druzbenega reda ni mogoce
izpeljati iz bioloskih dejstev, pa izvira nujnost druzbenega reda kot takega prav iz cloveske
bioloske opremljenosti« (Berger in Luckmann 1988: 56).

Solidarnostni temelji ¢loveske druzbenosti

Prvo vprasanje, ki si ga moramo zastaviti v funkcionalistiéni razlagi druzbe, je,
kako je mogoce, da ljudje med seboj sodelujejo in drzijo skupaj v druzbenih skupinah
skozi ¢as, tudi ¢e se veCinoma ves Cas sooCajo s tezavami. Ta znameniti problem druzbene
kohezije je bila glavna uganka sociologije in antropologije Ze vse od 19. stoletja naprej

(Salzman 2001: 27).

Ténnies je uvedel razlikovanje med skupnostjo oz. obéestvom (nem. Gemeinschaft)
in kompleksno druzbo (nem. Gesellschaft), medtem ko je Durkheim zastavil temeljno
druzbeno dihotomijo med »mehansko solidarnostjo«, tj. druzbo, utemeljeno na
podobnosti, ki ne prenese raznolikosti, in »organsko solidarnostjo« v druzbi, ki kanalizira
razlike v sodelovanje in ustvarja harmonic¢no kompleksno celoto (po Cohen 1998: 22).
Obcestvo zaznamuje intimno prepoznavanje in sodelovanje, znacilno za podezelsko
zivljenje, medtem ko so neosebni odnosi in mehanske strukture znacilne za urbano

zivljenje (Salzman 2001: 94).

Mehansko solidarnost zasledimo v plemensko organiziranih druzbah, ki jih
sestavljajo segmenti, kot so vasi, klani ali rodovi, ki so zelo podobni drug drugemu.
V teh segmentiranih druzbah, ki jih oblikujejo predvsem sorodstveni odnosi, ki jih
bom prikazal pozneje, je malo druzbene ali ekonomske medsebojne odvisnosti. Taksne
skupnosti drzita skupaj mo¢na kolektivna identiteta in skupna kultura, kar je Durkheim
poimenoval »kolektivna zavest«. Ta obsega niz dokonénih in posebnih druzbenih pravil,
ki jih mora vsakdo ubogati, mo¢ne druzbene in nadnaravne sankcije ali kazni za tiste,
ki krsijo pravila, skupaj z zavezo osrednjemu pomenu kolektiva kot celote. To pomeni,
da druzbo drzita skupaj skupna kultura (oz. kulturna skupnost) in kolektivna zavest
(Salzman 2001: 27). V lu¢i Durkheimove zastavitve razumevanja druzbe kot sistema
aktivnih sil je sila zanimivo, da so druzboslovci solidarnost zelo redko preucevali (Banting

in Kymlicka v Strau in Fleischmann 2020: 113).

Organsko solidarnost zasledimo v druzbah z napredno tehnologijo, mesti, pismenostjo
in trgom. Zanje je znacilna izrazita delitev dela s posebnimi specializiranimi skupinami,
ki izvajajo razlicne naloge. Rezultat taksne raznolikosti je vzajemna soodvisnost med
posamezniki in skupinami - vsaka je odvisna od dobrin in storitev drugih. »Organska«
druzbena solidarnost v taksnih druzbah izhaja iz praktiéne soodvisnosti (Salzman
2001: 27). Durkheim ni jemal mehanske in organske solidarnosti kot zgodovinsko



Nestevni odtenki solidarnosti v antropoloski perspektivi

nekompatibilnih. Se veé: ti dve obliki sta nasprotujoci si teznji pri vsakokratni organizaciji
posamezne druzbe (Cohen 1998: 24).

Tudi zato najdemo oblike solidarnosti, sicer znacilne za druzbe, utemeljene na
nacelu »mehanske solidarnostic, tudi v druzbah, ki temeljijo na nacelih »organske
solidarnosti«, na primer v muslimanskih druzbah, v katerih so se plemenski nacini
»mehanske solidarnosti« uéinkovito srecali z moralnimi nacini »organske solidarnosti«
pri razviti instituciji razdeljevanja davkov in prispevkov ter darov v pomoc¢ revnejsim.

Pripadnost skupini obéutimo na dvojni nacin, pravzaprav na ambivalenten nacin,
saj ta pripadnost izhaja tako iz solidarnosti s skupino kot tudi iz izklju¢evanja iz dolo¢enih
skupin, kar vodi v skrb za svoje in zase (Todorov 1991: 147). Zato je pomembna znacilnost
solidarnosti tudi njena posredovalna vloga med posamezniki in skupnostmi (Scholz po
Strauf in Fleischmann 2020: 113), to vlogo pa lahko igra, ker sama solidarnost temelji
na »ob¢utku pripadnosti neki skupnosti« (Simms po Strauf in Fleischmann 2020: 113).

Solidarnost je pomemben temelj oblikovanja politicnih skupnosti, kakrsni so
narodi in nacije: >Dva ¢loveka pripadata istemu narodu, ¢e in samo ¢e se drug drugega
prepoznata kot pripadnika istega naroda. Z drugimi besedami, narodi ustvarjajo ¢loveka;
narodi so artefakti cloveskih prepricanj, zvestobe in solidarnosti« (Gellner 1983: 7).

Solidarnost se vec¢inoma kaZe v neposrednih medsebojnih stikih, ko ljudje
stopijo skupaj (po Strauf in Fleischmann 2020: 117) in delujejo po lastnih svobodnih
odlocitvah nasproti nujnosti (Ingala v Straufs in Fleischmann 2020: 119). Toda danes
so velik del nekdanje druzbene solidarnosti prevzele drzave in lokalne oblasti z javnimi
sluzbami, drzavnim aparatom in s financiranjem dela nevladnega sektorja. Zato se bom v
naslednjem poglavju dotaknil razli¢nih predmodernih in modernih vidikov solidarnosti:
stanovske, politi¢ne, razredne, delavske (ob primeru kmecke) in druzabne, umetniske,
predvsem v povezavi z glasbo, omenil pa bom Se taksne in drugacne oblike solidarnosti
v razliénih druzbenih okvirih in okolis¢inah: krajevnih, nacionalnih, generacijskih ali
medgeneracijskih, ritualnih, religioznih itd.

Solidarnost neko¢ in danes

Najpogostejse omenjanje solidarnosti v danasnjih medijih zadeva delavsko
solidarnost ali solidarnost ob naravnih nesrecah, redkeje tudi splosno druzbeno
solidarnost. Solidarnost med delavstvom je e najzanimivejsa, saj je na eni strani tipicna
oblika stanovske solidarnosti, na drugi strani pa ima tudi politiéne posledice, saj sodi
med temeljne podlage oblikovanja politiénih skupnosti. Ta oblika solidarnosti je vpeta
v zgodovino druzbenih bojev in razumevanj politicne ekonomije in delovne teorije
vrednosti (Furlan 2011).

Solidarnost je temelj organiziranja sindikatov, torej organiziranega delavstva,
njihovih strategij organiziranja, toda delavska solidarnost vendarle temelji na predhodnih
in spontanih zamislih skupnosti, pripadnosti in njene homogenosti (Bayertz po Strauf

in Fleischmann 2020: 109).

Solidarnost povezujemo s ¢vrstostjo, polnostjo in trdnostjo. To ni pojem, ki bi
izhajal iz psiholoskih znacilnosti lepe duse, ampak, nasprotno, iz ¢vrsto vzpostavljenih

37



Rajko Mursic¢

prosocialnih temeljev ¢loveske druzbenosti. V biologiji ni omejena le na osebke, skupine
ali vrste, ampak je tudi medvrstna in medosebkovna inacica sodelovanja. V druzbi sega
od ritualnih dejavnosti do skrbi za druge in od radostne igre do vzajemne pomo¢i.

Rituali pripomorejo h krepitvi solidarnostnih vezi v neki skupnosti, saj oblikujejo
skupne spomine in dozivljanja, ¢etudi »zaposlujejo razliéne procese spominjanja«
(Whitehouse 1996: 111). Rutinski rituali lahko spodbujajo zelo razliéne odzive, medtem ko
lahko enkratni, travmati¢ni rituali, kot so iniciacije, spodbujajo lokalizirano solidarnost in
kohezijo (Whitehouse 1996: 113). Pomembno vlogo igrajo tudi pri uravnavanju druzbenih
napetosti, Se posebej v spravnih slovesnostih, ko se na primer pipa, simbol druzbene
solidarnosti, premisljeno premika v krogu od enega kadilca k naslednjemu in ko ¢istost

te oblike izzove blagodejnost duhov (Geertz 2019: 138).

Viniciacijskih ritualih se v liminalni fazi razvije communitas, skupnost enakih. To
se zgodi v ritualnem med¢asju, ob zacasnem izlocenju tistih, ki so na pragu prehajanja
iz enega druzbenega statusa v drugega. Ti rituali vecinoma potekajo v hierarhi¢no
modeliranih druzbah in z njihovo pomocjo vedno znova obnavljajo neenake druzbene
statuse. Toda v communitas se za ¢as marginalizacije razkrojijo kljuéne poteze prejsnje
ureditve in nastopi omejeno obdobje enakovrednosti, solidarnosti in obéutenja eno(tno)
sti (glej Turner 1974). Solidarnost tukaj nastopa kot nekaksen vzvod poznejsega (pre)
strukturiranja druzbenih vlog.

Ce si ogledamo Zivljenje v preteklosti, kakor se v svojih ostankih manifestira Se
danes, opazamo solidarnostne temelje v praksah preostanka lovsko-nabiralskih skupnosti,
prav tako tudi v vseh inacicah poljedelskih skupnosti in, nazadnje, tudi v svetovhem
delavstvu. Prav pri delavstvu, najbolj izkoris¢anem in podcenjenem sloju sodobnega
sveta, je solidarnost postala temelj skupnega prezivetja. Sindikalisti¢na gibanja in gibanja
za delavske pravice so zgodnje oblike tako reko¢ nujne solidarizacije izkoriscanih. Pri
delavstvu v industriji naletimo na najrazliénejse oblike solidarnosti, tudi v okolis¢inah,
ko delodajalci in drzave delavskega samoorganiziranja ne dopusc¢ajo (Mollona, de Neve
in Parry 2009). Pomembna so tudi v danasnjem Zivljenju, éeprav je v zahodnih druzbah
prislo do hkratne premestitve delavstva v dezele globalnega juga, uvoza delovne sile iz
teh dezel in prekarizacije domacega delavstva.

Platformni kapitalizem je marsikaj postavil na novo. Adam Badger, ki je spremljal
platformne delavce v Londonu, je porocal, da so uporabljali ve¢ razliénih aplikacij in
tehtali najboljse ucinke svojih izbranih resitev v izbranem ¢asu. Pri njih se nista pojavila
le solidarnost in sindikalni boj, ampak tudi zavestno prilagajanje resitev, ki jih prinasajo
aplikacije oz. algoritmi (po Moore in Woodcock 2021: 7). Podobno za platformne delavce
in delavke pri nas v svoji disertaciji ugotavlja tudi Jernej Trebeznik (2025). Posebne oblike
solidarnosti se lahko stkejo tudi globalno ali na mikroravneh delovnega angazmaja

skupnosti v globalnih mrezah (Tsing 2015).

Na drugi strani pa so postale v odzivanju na delavsko solidarnost solidarne tudi
tlaciteljske strukture; to Se posebej velja za najbogatejse, ki zZivijo v svoji obliki komunizma,
saj lahko dobijo, karkoli hocejo, in dajejo le po svoji volji.

Sodobna solidarnost ima, skratka, veliko obrazov. Tudi pri nas. Solidarnosti
med slovenskim ljudstvom nikakor ne manjka. Ko govorimo o sodobnem Zzivljenju v



Nestevni odtenki solidarnosti v antropoloski perspektivi

Sloveniji, se v medijih, ki v glavnem naturalizirajo kapitalisti¢no ideologijo, vedno znova
¢udijo neverjetni solidarnosti ljudi, ki prihaja na plano ob naravnih in drugih nesrecah
ter izjemnih okolis¢inah. Ce hi vsaj malo poznali Zivljenje na kmetih, kjer je Se dve
generaciji nazaj zivela glavnina prebivalk in prebivalcev Slovenije, se ne bi ¢udili. Brez
vsakdanje solidarnosti ljudje na kmetih ne bi preziveli. Tukaj nimam v mislih samo
neposrednih primerov vzajemne pomod¢i, ki je bila nujna pri marsikaterem opravilu,
od gradnje bivalis¢ in skupnih poti do skrbi za bliznje in oddaljene sosede, temvec tudi
oblikovanje ozemeljskih enot, ki so temeljile na solidarnosti, od vasi do Sirsih obmo¢ij
(glej npr. Makarovi¢ 1974/1975, 1979, 1996). Ne gre le za nujne primere vsakoletnega
druzenja ob delovnih opravilih, ki so zahtevala ve¢ parov rok, in tudi ne samo za tipi¢ne
primere napornega skupinskega dela, kot so spravljanje sena, gnojvoza in steljeraja
na Koroskem (Kotnik 1934: 45-49; Méderndorfer 1946: 123; Makarovic 1982: 237),
temve¢ za samoumevno dolgoro¢no vzajemno pomo¢ in nestevne oblike sodelovanj v
okviru letnih in Zivljenjskih Seg ter navad in sicerSnjega druzbenega in druzabnega
zivljenja, od drustvenega samoorganiziranja do veseli¢nih in festivalskih prireditev. Te
oblike solidarnosti zadevajo celotno Zivljenje, od zasebnega do javnega in od delovnih
do umetniskih praks.

Solidarnost delovne in ustvarjalne gmajne
Kmecka solidarnost in ekonomske oblike solidarnosti

V poznem 19. stoletju, v ¢asu zgodnje industrializacije, katastrofe v vinogradih
in na zacetku resnejse urbanizacije slovenskega obmo¢ja, se je podezelsko prebivalstvo
naslonilo na porajajoce se zadruznistvo (predvsem hranilniko) in na primere skupnega in
skupnostnega delovanja in ravnanja kmeckega prebivalstva v drugih slovanskih dezelah.
Prvo zadruzno hranilnico je leta 1872 ustanovil Josip Vosnjak v podezelskem srediséu
Ljutomer (Vodopivec 2006: 67; glej tudi Rendla, Mis¢i¢ in Lazarevié 2020). V istem ¢asu so
se zaCeli tudi nasi kmetje zgledovati po »staroslovanskem kmeckem kolektivizmu, ruskih
kmeckih ob¢inah in obrtnih skupnostih ter juznoslovanskih druzinskih zadrugahc

(Vodopivec 2006: 68).

O miru, ruski kmecki obéini je pisal Josip Vosnjak leta 1884 v Letopisu Slovenske
matice. Mir ni bil »le kak ostanek prvotnega gospodarstvac, ki bi »se moral« — kot so
menili ruski zahodnjaki — »¢im preje, tem bolje odpraviti, ampak oni nac¢in gospodarstva,
ki se je razvil po duhu narodnem in je Se zdaj najtrdnejsa narodnemu socialnemu Zitjue.
Ruski socialisti so takrat menili, da »ruski Mir zdruzuje prednost malih gruntnih delov
in velicega gospodarstva ter je sposobna podlaga za prihodnji razvoj umestne delitve
zemlje potom asociacije« (Vosnjak v Vodopivec 2006: 74,).

Vasko Zivljenje je bilo, brez idealiziranja, polno priloznosti za solidarno delovanje,
ne le ob tezjih delovnih opravilih, temve¢ tudi ob upravljanju skupnih pasnih povrsin
in travnikov (s prevzemom tujih besed, kot sta gmajna in komun; glej Vilfan 1996), pri
vzdrzevanju skupnih vaskih poti ali vodnih virov (glej npr. Fakin Bajec 2024) ter pri
skupnih Segah in navadah, katerih dober primer je delovanje fantovskih in dekliskih
skupnosti.

39



Rajko Mursic¢

Kljub tem ocitnim primerom skrbi za dobrobit skupnosti je v drugi polovici
20. stoletja med zahodnimi pisci prevladovalo prav nasprotno mnenje, ¢es da kmetje
solidarnosti niso zmozni. V primerjalni literaturi nekega obdobja antropoloskih raziskav
je prevladovalo prepricanje, da med kmeti prevladuje nesodelovalno vedenje, ¢etudi so te
procese na terenu opazovali v sodobnem ¢asu opuscanja starejsih nacinov sodelovanja v
sorodstvenih in lokalnih skupinah ter pod pritiskom individualnega mezdnega placila
za delo in trznega individualizma (Mintz in Wolf ter Harris po McGoodwin 1979: 325).
Vrh tovrstnega razmisljanja so bile ekstremne oblike zagovarjanja trznosti kot naravnega
reda in spekulacije o omejenem skupnem dobru (Foster 1965) in o nujnosti propada

skupnega dobra (Hardin 1968).

V zadnjem casu je veliko govora o razli¢nih oblikah kroznega, trajnostnega in
skupnostnega gospodarstva, veliko manj pa tudi o solidarnostnem gospodarstvu
ali gospodarjenju. A tudi gospodarstvo (ekonomija) je lahko solidarnostno. Skupno
gospodarjenje je samoumevno solidarnostno, veéina primerov aktivnosti po nacelu
napravi sam je prav tako solidarnostna, kolikor ne gre za zgolj individualno usmerjene
dejavnosti. Manj razvidna je solidarnost pri drugih oblikah gospodarstva (glej Jurancic¢

Sribar 2016).

Ekonomija daru in obdarovalnost sama po sebi nista ne solidarnostni ne pridobitniski
dejavnosti, temve¢ dejavnosti, ki se lahko izte¢eta v eno ali drugo smer (glej npr. Rozakou
2016; Rakopoulos 2016). Obdarovanje lahko vodi v dolg, ki ga ni mogoce vrniti, lahko
pa se izteCe v vzajemno soodvisnost. S taksno obliko kvazisolidarnosti kot miloséine
kve¢jemu unic¢ujemo dostojanstvo izlo¢enih in marginaliziranih ljudi.

Izjemno zanimiv primer vzajemne pomo¢i in skupnostne solidarnosti so lahko
tudi razliéne oblike neposredne prehranske samooskrbe, ki je Se posebej zazivela med
grsko finanéno krizo, a jo lahko do dolo¢ene mere zasledimo tudi v razlicnih mestnih
okoljih sodobnih zahodnih druzb, npr. tudi v Mariboru. Te oblike samopomo¢i je Nezka
Struc opredelila kot oblike protimodi (Struc 2023, 2024). V kriznih ¢asih se kazejo tudiv
razliénih oblikah vzajemne sosedske in sorodstvene pomoci ter solidarnosti, sicer pa tudi
v prijateljskih skupinah ter drugih skupnostih, na primer interesnih in prostovoljskih.

Kolikor zadeva skupno, se dogovarjanje o skupnem dotika treh temeljnih oblik
gospodarjenja med ljudmi: komunisti¢éne, menjalne in hierarhi¢ne (Graeber 2011). Prva
seveda temelji na elementarni komunisti¢ni solidarnosti, ki sledi preprostemu nacelu, naj
vsak prispeva, kar in kolikor more, ter si vzame, kolikor potrebuje. V tem smislu ponuja
Aristotelova zasnova politiéno moznega delovanja temelj upanja po boljsi druzbi, ki jo
je mogoce dosedi skozi brezrazredno solidarnost, svobodo in dostojanstvo (Bloch 1982).

Solidarnostni temelji ustvarjalnega zivljenja: glasha in samonikla
prizoriséa

Solidarnosti ne prakticiramo le skozi delovno in druge oblike pomo¢i, temve¢ z njo
oblikujemo ogrodje vsake skupnosti. Pri tvorbi druzbenih skupin je kljuénega pomena
tudi ritualno delovanje, a tudi posvetna dejanja, ki vkljucujejo elemente ritualnosti, od
sportnih prireditev in tekmovanj do popularne kulture in Se posebej glasbe. Za spletno



Nestevni odtenki solidarnosti v antropoloski perspektivi

revijo Centralala sem pred leti, v najostrejsih kovidnih ¢asih, povedal naslednje:

V glasbi in glasbenem Zivljenju vemo, da so sodelovanje, solidarnost in vzajemna
pomo¢ veliko bolj u¢inkovite od soliranja, tekmovalnosti in boja vseh proti vsem.
In prav zato se vsi oblastniki skozi vso zgodovino spravljajo nad tisto glasbo, ki jim
s svojo solidarno in vzajemno druzbenostjo krade mo¢. (Gra¢ner 2020)

Predvsem predelana ljudska glasba, bodisi v folklorizirani bodisi v »preporodni
folkovski« inacici, lahko utelesa duha skupine, skupinske solidarnosti (Street 1986: 155),
saj izhaja iz arhai¢nih nacinov delovanja glasbe (Lomax 1968). Glasbeniki malezijskega
ljudstva Mahmeri »pozivajo k oZivitvi solidarnosti v skupnosti z dodajanjem fragmentov
novih besedil pesmi svojim tradicionalnim pesmime, s katerimi pripovedujejo o
sodelovanju, skupnem razdeljevanju in enotnosti v skupnosti, z njimi pa tudi vzdrzujejo
in oZivljajo svoje vrednote egalitarnosti (Ching Chan 2023: 33).

Ob vsakem novem glasbenem gibanju, ki se sprva razvije v ozjih podtalnih krogih,
lahko pa postane nova velika stvar, se razvije solidarnost tako med glasbenimi izvajalci
kot med obé¢instvom. Ne gre samo za obc¢utek pripadnosti in tvorjenje nove skupnosti,
temve¢ za spontano skupno delovanje (glej npr. Keil 1991), pri katerem se naslonis na
obstojece vire in moznosti. Najveckrat razumemo tovrstne prakse v kontekstih znajdi
se sam in napravi sam, za kar se je med slovenskimi akterji uveljavila angleska krilatica
DIY oziroma Do It Yourself (glej npr. McKay 1998; Mursi¢ 2011). Enako velja tudi za

samonikla prizorisca, kjer se srecujejo izvajalci in obéinstvo (Mursi¢ idr. 2012).

V umetniskem delovanju, ki je organsko povezano z ritualnostjo, egalitarnostjo
in solidarnostjo, se skriva nasledstvo prosocialnosti v sodobnem ¢loveskem Zzivljenju.
Izjemno pomembne in stalne so oblike umetniskega solidariziranja s tistimi, ki ostanejo
na robu druzbe. Poleg umetniskega prikazovanja njihovih usod, da bi potrkali na vest
elit, poznamo tudi primere neposrednega angazmaja, kakrsen je bil gesta znamenitega
srbskega reziserja Zelimirja Zilnika, ki je v filmu dokumentiral, kako je sam prevzel
nekaj brezdomcev, ki jih je ob koncu Sestdesetih naplavila gospodarska reforma iz leta

1965, v svoj dom in jim tako dal streho nad glavo (Curcié idr. 2009).

Umetniske scene so tista podrocja nasega zivljenja, na katerih aktiviramo temeljna
komunisti¢na nacela bivanja: vsakdo prispeva po svojih moceh, vsakdo si vzame po
svojih potrebah. Vsaka glasbena prireditev, umetniska dejavnost in dejanje, ki vkljucuje
ustvarjalce in ob¢instvo, je taksno: tam ne Zivimo v iluziji vzajemnega dajanja in
prejemanja, tam to »iluzijo« dejansko zivimo. V glashenem Zivljenju, Se posebej v popularni
glasbi, lahko izzivimo kljuéne razlike, dozivljamo udejanjanje skupinske solidarnosti,
tudi ¢e je odigrana, in obenem pogledamo na resnicni svet skozi nekoliko bolj trezna
ali kritiéna ocala.

Verjetno se zaradi tega niti ne oziramo pretirano po koli¢ini najrazli¢nejsih
solidarnostnih glasbenih prireditev, saj so preve¢ samoumevne v svoji mobilizacijski
ucinkovitosti. Toda nikakor ne deluje vsa glasba solidarnostno: njena mobilizacijska
mo¢ je praviloma omejena na sloje, v katerih jo izvajajo. Simon Frith je opozarjal, da
je pomembno lo¢evanje med mnoziéno in ljudsko kulturo, saj lo¢ujejo med mnozico in
skupnostjo, razprseno porabo in skupnim ustvarjanjem, odtujenostjo in solidarnostjo,
pasivnostjo in aktivnostjo (Frith 1987: 254).

41



42

Rajko Mursic¢

V glasbi se udejanjajo skupnosti in svoboda. Po pisanju bosansko-hercegovskega
filozofa Ivana Fochta je za cloveka znacilna teznja k preseganju in spreminjanju obstojecega,
v prehajanju iz materialnega v duhovno in nazaj (Focht 1980). Skupnost lahko v glasbi
in z glasbo razvije skupinsko solidarnost, spodbuja vzajemnost in tlakuje samoumevno
sodelovanje v bodocnosti. S tem oblikuje tudi zZivljenje v konkretnih prostorih. Posebno
mo¢ imajo tudi drugi nacini spontanega in samoniklega delovanja v popularni kulturi.
Tipi¢en primer so internetni memi oz. ustvarjalnost v digitalnih druzabnih omrezjih

(Way 2021: 37).

V zadnjih petnajstih letih sem spremljal in preuceval ustvarjalno delovanje in
sodelovanje akterjev na samoniklih prizoriscih. Nosilci dogajanja na teh prizoriséih
zacnejo praviloma delovati kot mladi, ko vzamejo v svoje roke lastno usodo in za¢nejo
delovati v domacem okolju kot glasbeni in umetniski ustvarjalci ter organizatorji
skupnega druzabnega Zivljenja. Pri ustanavljanju in vzdrzevanju samoniklih prizoris¢
se mesajo razliéni vidiki delovanja, od prostovoljstva do profesionalizacije, aktivnega
delovanja na sceni do pasivnejSega obiskovanja prireditev: od kulturne, predvsem
glasbene ustvarjalnosti, do spontanega druzenja med ljudmi, ki tvorijo évrsto okolje. O
solidarnosti kot vrednoti ni treba posebej govoriti, ker pa¢ je. Na samoniklih prizoriséih se
razvijajo plodne oblike vzajemne pomo¢i, solidarnosti, obéutki medosebnega spostovanja
in odgovornosti, sproscenosti; vsega, kar zelo redko najdemo v sicersnji hierarhi¢no
utemeljeni druzbi.

Marko Brecelj je za samonikla prizoris¢a sprva uporabljal izraz »osvobojena
ozemlja«. Samonikla prizorisc¢a so prostori samostojnih pobud mladih, so prakse v
izbranih ali zasedenih prostorih. Nosilci in nosilke dogajanja na teh prizoriséih in v svojih
prostorih ter druzbenih krogih ne delujejo brezkonfliktno ali utopiéno. Nasprotno: gojijo
konfrontacijo, razvijajo drugacnost in ostro kritiko — vse to so nujni pogoji ustvarjanja
kolikor toliko znosne in odprte druzbe. Prav tako gojijo avtonomijo, samostojno delovanje
v odmikanju od diktata vecine, v kar sicer vodijo nacela liberalne demokracije kot sicer
prevladujocega modela druzbenega ravnanja. Majorizacijski politiéni sistem z vecinskim
odlo¢anjem o skupnih stvareh v parlamentarni demokraciji je najveckrat zgolj diktat(ura)
vecine. Toda resnica druzbenega tkiva najveckrat ostaja v rokah manjsine.

Ko govorimo o skvotiranju kot najradikalnejsi opozicijski praksi v sodobnem ¢asu,
ti prostori s solidarnostjo, ki jo rojevajo, postajajo najresnejsa opozicija ustaljenemu in
uveljavljenemu redu. Skupna, solidarnostna, kolektivna lastnina lahko radikalno (po)
rusi obstojeci red, zato se je oblasti tako zelo otepajo.

Zato dalahko uporniki ustvarjajo, potrebujejo ustvarjalno okolje, kar pa jim omogoca
prvobitna reapropriacija prostora. Prostor druzenja kot prostor izkusnje je lahko fizicen,
lahko pa je tudi predstaven. Tukaj seveda sledim Lefebvru in njegovi razdelitvi med
prostorskimi reprezentacijami in reprezentacijami prostora ter prostorskimi praksami
(Lefebvre 1991). Slednje je klju¢éno: prostor si prilaséamo s prakso, z njegovo uporabo.
Solidarnost je predvsem praksa (glej npr. Alvarez idr. 2025).

Kljuéna podlaga te vsakdanje oblike solidarnosti so druzbenost, skrb in zaupanje.
Na samoniklih prizorisc¢ih solidarnost in samostojno delovanje nadomestita pri¢akovani
ali zapovedani profesionalizem in aktivno drzavljanstvo. Podobno se premesata oikos in



Nestevni odtenki solidarnosti v antropoloski perspektivi

polis, skupno gospodarstvo in javna politicna sfera, Zivljenjski svet pa nadomesti preprosto
tubit. Temeljne vrednote delujoc¢ih na samoniklih prizoriséih so, (ne)pricakovano:
samopomo¢, sodelovanje, upornistvo, solidarnost, enakost, iskrenost, samostojnost,
svoboda, neodvisnost, ustvarjalnost, tovaristvo, kriti¢na drza in pravica do drugacnosti.
Ter seveda glasba, ki vse skupaj povezuje (Mursic idr. 2012: 205-206). In ta je, kot

druzbena praksa, globoko politi¢na.

Solidarnostna sredica politi¢ne Zivali

Takoj ko se dotaknemo skupnega uravnavanja katerihkoli druzbenih zadev,
tréimo na politiko in politi¢ne skupnosti. Politika je po Aristotelu veliko vec kot igra
za mo¢: je svobodno in odgovorno urejanje medcloveskih zadev. Vezivo politicnega so
predstave, zamisli, pripovedi in spomini. Ta korpus idej pridobi svojo lastno mo¢, tako
pri reevanju skupnih tezav kot tudi pri njihovi razlagi in reSevanju tezavnih situacij.
Politi¢na solidarnost povezuje skupnosti navznoter, a tudi navzven, v celotnem svetovnem
sistemu. Poleg o¢itnih primerov vzajemne solidarnosti iz ¢asov antikolonialnih bojev in
solidarnosti, ki izhajajo iz trenutnih geopoliti¢nih razmerij, se tovrstne oblike vzajemne
solidarnosti kazejo tudi v kulturi (glej npr. Humphreys 2021). Taksno je na primer
navdusevanje nad K-popom v Juzni Afriki, ki pa ga spremlja trpek priokus, da velike
korejske zvezde te naklonjenosti ne opazijo; ¢e pa jo zaznajo, se morajo juznoafriski
ljubitelji K-popa zadovoljiti z digitalnimi povezavami, medtem ko jih skupine na turnejah

le redko obiscejo (Kim 2023).

Solidarnost med ljubitelji neke glashene zvrsti je mogoce povezati s politiénimi
oblikami solidarnosti v mednarodnih odnosih v okviru splosnejse opredelitve solidarnosti
kot »‘medsebojne privlacnosti posameznikov v skupnem simbolnem univerzumu’, s ¢imer
je mogoce pojasniti individualno razmisljanje o enotnosti v skupnosti« (Thijssen v Kim

2023: 522).

Ljubitelji oz. privrzenci K-popa po svetu si v digitalnem okolju ves ¢as rutinsko
izmenjujejo novice o priljubljenih izvajalcih, fotografije, video posnetke in predvajajo
posnetke po digitalnih platformah (Kim 2023: 252) - vse to sodi v okvir durkheimovske
mehanske solidarnosti. Se ve¢: v nekem smislu kulturna solidarnost med drzavami
globalnega juga na primeru Juzne Afrike delujejo kot protikultura kulturni hegemoniji
Zahoda (Kim 2023: 257). To smo neko¢ spremljali v razsirjanju jazza po zahodni Afriki,
nato pa reggaeja po celotnem globalnem jugu ter tudi sedaj z vzajemnim spremljanjem

K-popa.

Pridobivanje digitalnega kapitala in porast digitalnih kulturnih kompetenc na
globalnem jugu lahko v okviru reprodukcije druzbenoekonomske neenakosti vodi v
oblikovanje novih vrst solidarnosti na globalnem jugu (Kim 2023: 520-521). Ce se jev
petdesetih letih zacela solidarnost na ravni nedavno osvobojenih drzav in drzav, ki so
se osvobajale kolonialnih spon, v okviru gibanja neuvrscenih, v katero se je intenzivno
vkljuéila tudi nasa nekdanja drzava Jugoslavija (glej npr. Juzni¢ 1980; Piskur 2016;
Palai¢ 2023, 2024), pa je neposredna veésmerna digitalna komunikacija omogo¢ila tudi
neposredno sodelovanje med prebivalci in prebivalkami sodobnega globalnega juga.
Porajajoca se solidarnost med drzavami globalnega juga in njihovega prebivalstva je

43



44

Rajko Mursic¢

povsem drugacna od razmerij med drzavami globalnega severa in globalnega juga oz.
odnosa globalnega severa do globalnega juga. V teh odnosih se oblikuje »medsebojna
afektivna empatija, ki izhaja iz kolektivnega prizadevanja za skupno dobro« in temelji na
skupni izkusnji kolonializma in rasnega zatiranja, a izhaja tudi iz vzajemnih prizadevanj
za premagovanje posledic tovrstnih zgodovinskih izku$enj (Nel in Taylor v Kim 2023:

522).

V tem kontekstu prihaja do ustvarjalnosti v samostojnem izdelovanju glasbenih
videov, ki jih ustvarjajo ljubitelji in jih objavljajo ter razsirjajo z drugimi ljubitelji tovrstne
glasbe in z vzajemnim sporocanjem in komunikacijo vzpostavljajo medosebno blizino.
Pojav ljubiteljske samopomoci imenuje Humphreys neoliberalna solidarnost, »verjetje
v samouresnicevanje skozi individualno trdo delo in kolektivno ljubezen« (po Kim
2023: 522; glej Humphreys 2021). Ljubitelji neke glasbene zvrsti, Sporta, umetnosti
ali katerekoli druge dejavnosti s tem osmisljajo svojo lastno pozicijo v svetu. V primeru
odnosa juznoafriskih ljubiteljev K-popa gre za primerjave med nedavnim trpljenjem
JuznoafriGanov in Korejcev zaradi kolonializma, rasne segregacije in odpora proti
kolonizatorjem in okupatorjem (Kim 2023: 257).

Podrogje, kjer se vedno znova stekajo razliéna nacela ¢loveskega sobivanja, je torej
politiéno. Ta obsega razli¢ne nacine vkljuéevanja in sodelovanja (Fuentes 2004), od
egalitarnih do hierarhi¢nih oblik in od zatiranja do svobodnega so-delovanja. Zatiranje
je znacilnost hierarhiénih politik, ki praviloma podrejajo ljudi v naslednjem nizu: dolznik,
otrok, Zenska, delavec. Iz tega tudi izhaja podrejenost skupin: etni¢nih, religioznih,
stanovskih, razrednih:

Bogate, razvite kapitalisticne drzave danes sodelujejo v imperialisticnem sistemu
in v globalnem ekonomskem redu, ki temelji na filozofiji egoizma in brutalne
tekmovalnosti med ljudmi, narodi in bloki, ki so jim tuji kakrsnikoli obcutki
solidarnosti ali odkritega mednarodnega sodelovanja. (Castro 2005: 254)

Solidarnost je orodje Sibkih. Manifestira se lahko tudi skozi govorice. Poleg
aktiviranja solidarnosti in spodbud se kaze performativha mo¢ krozZenja govoric v
neprestanem Sirjenju in neobvladljivih impulzih prehajanja od ene k drugi osebi (Scheper-
Hughes 2000: 201). Taksne govorice so del univerzalnega razreda ljudske kulture. Sodijo
v kontekst tistega, kar je James Scott imenoval orozje sibkih (Scott 1985). In prav to je
razlog, zaradi katerega so vse zgodovinske internacionale zagovarjale nacela planetarne
razredne solidarnosti.

Tudi ¢e so delavska gibanja sedaj v glavnem razbita, ostaja nujna potreba po
vzpostavitvi SirSe planetarne solidarnosti, ne zgolj na globalnem jugu. V ospredju bosta
poleg solidarnosti §e naceli vzajemnosti in sprejemanja razlik. Odli¢en primer taksne
mednarodne solidarnosti je bilo antikolonialno gibanje neuvrséenih, katerega temeljni
¢len je bila tudi Jugoslavija. A tudi »jugoslovanska dekolonialna solidarnost« (Rexhepi
2023: 22) je imela svoje meje, ¢etudi ostaja zgled oziranja k prihodnosti, z aktivacijo
»alternativnih imaginarijev<, upornistva in mednarodne solidarnosti (Rexhepi 2023:
93). Te meje zarisujejo

medsebojno afektivno empatijo, ki izhaja iz kolektivnega prizadevanja za skupno
dobro, ta pa temelji na skupni izkusnji stisk, kot sta kolonializem in rasno zatiranje,



Nestevni odtenki solidarnosti v antropoloski perspektivi

ter vzajemnih dolznosti za premagovanje vpliva agonistiénih zgodovinskih izkusen;

(Nel in Taylor po Kim 2023: 523).

Toda odnos med severom in jugom ne zadeva le lo¢evanja med razvitim svetom in
nerazvitimi deli sveta, temvec je ta loénica vse do nedavnega zaznamovala tudi evropske
drzave. Nenazadnje je pojem juga, iz katerega izhaja danasnje pojmovanje globalnega juga,
med prvimi zasnoval Antonio Gramsci, ki se je pri tem skliceval na vprasanja juga Italije
v razmerju do kapitalisticno razvitejSe severne Italije (Nel in Taylor v Kim 2023: 527).

Med nevidno zatiranimi so bili v ve¢jem delu evropske zgodovine tudi mladi, vse
do danes. Beseda otrok, konec koncev, v slovaskem jeziku e danes pomeni suznja.
Emancipacijske mladinske kulture, ki jih je naplavilo 20. stoletje, so v prvi vrsti simptom,
ki je spregovoril. A se je razli¢no izrazal pri razliénih slojih: srednji sloji so bezali nazaj v
naravo in idealizirali izmisljeno (hipijsko) bukoliko, delavski sloji pa so se naslanjali na
solidarnost, kar se je Se posebej kazalo v britanskih mladinskih kulturah. Danes se se
komajda kdo spomni, da so bili obritoglavci (angl. skinheads) sprva, kot del britanskega
delavskega razreda, odprti do priseljenskih delavcev, predvsem tistih, ki so prisli s
Karibov, a tudi nekatere mladinske kulture srednjega razreda so razvijale radikalne
oblike nehierarhiénega izenacevanja in solidarizacije z mladimi iz razli¢énih razredov

(Borneman in Senders 2000: 302).

Vantropologiji je do uveljavitve politi¢ne antropologije veljalo, da prvobitna ljudstva
niso zivela politi¢no, saj niso razvila politicnih institucij. Za to tudi ni bilo posebne
potrebe, saj so glavnino politiénih odnosov uravnavali odnosi, ki izhajajo iz sorodstva.
Ob koncu si oglejmo $e zadnji antropoloski steber solidarnosti.

Sorodstveni temelji solidarnosti

Sorodstvo, kot velicasten izum ¢lovestva, je utemeljilo nov, Se évrstejsi solidarnostni
model organiziranja druzbe, kmalu po vstopu v simbolno dobo. Se danes predstavlja
najtrie jedro elementarne druzbene solidarnosti. Zmoznost ¢loveskih bitij, da nanje
uc¢inkujejo jezikovni sprozilci pa tudi nejezikovni izrazi solidarnosti, legitimnosti ali
prestizZa, narekujejo taksne razlage, pri katerih se »razlogi za delovanje« vkljucujejo skupaj
z razlagami, ki vkljuéujejo motive (De Landa 2006: 22).

S funkcionalistiéno razlago sorodstva ni mogoce razloziti nekaterih temeljnih
znacilnosti ¢loveske druzbe, na primer da cascéenje prednikov, ki sicer prispeva
k solidarnosti rodu, ne razlozi obstoja samega ¢ascenja (Salzman 2001: 128). Tej
ugotovitvi je sledil neverjeten padec zanimanja za sorodstvo kot predmet antropoloskega
raziskovanja od sedemdesetih let dalje, in to kljub njegovi reartikulaciji z uvajanjem novih
reprodukcijskih tehnologij (Carsten 2004). Sorodstvo kljub kritikam ostaja temeljno
torisce uveljavljanja in prakticiranja solidarnostih nacinov ¢loveskega ravnanja. V ¢asu
individualizma in zaklinjanja po naravnosti jedrne druzine se zdi tovrstno zatrjevanje
nekoliko naivno ali skregano z resni¢nostjo, a je dale¢ od tega.

7, zornega kota solidarnosti se Se najjasneje kazejo razli¢ne ravni privzete solidarnosti

v enocrtnih sistemih porekla, ki so predstavljali klasi¢no tematiko antropologije, v
okviru katere naj bi poiskali odgovore na variabilnost tvorjenja elementarnih druzbenih

45



46

Rajko Mursic¢

odnosov. Tudi e se je izkazalo, da genealoski pristopi, s katerimi so na algebrai¢en nacin
razlagali klasifikacijska sorodstva, ne morejo razloziti empiriénega bogastva sorodstvenih
praks in da tudi logi¢no jasnejsi temeljni nac¢ini prikazovanja in predstavljanja sorodstva
skozi porocne prakse, torej elementarnih in kompleksnih sistemov sorodstva, prav tako
niso mogli odgovoriti na vse skrivnosti tvorjenja temeljnih vsakdanjih vezi med ljudmi
(Carsten 2000), ostaja dejstvo, da se v Casih kriz, predvsem pa sesutja celotnih druzbenih
sistemov zaradi vojaskega unicevanja vedno znova izkaze, da za prezivetje skupnosti
aktivirajo svoje temeljne nacine solidarnosti, ti pa so sorodstveni. Pomen plemenskih
oblik solidarnosti, ki temeljijo na prepoznavanju skupnih prednikov, se je pokazal v
zbombardiranih Afganistanu in Libiji, do doloéene mere tudi v Iraku, predvsem pa v
Jemnu. Namesto da bi plemena pocasi potonila v pozabo liberalnodemokratskih nebes,
so jih reaktivirali prav nasilni posegi zahodnih »demokracij.

Za kaj gre‘? Najpreprostejsi nacin 1dentlﬁkamje izhaja iz odgovora na vpraSanje
»ngaV sit«. Ce je odgovor enoznacen, v smislu moj najoddaljenejsi prednik ali prednica
je ta-in-ta, in ¢e to velja tudi za neznanca, potem se med njima takoj vzpostavi globlja
vez, ki presega prostor in ¢as, ¢etudi se v njiju tudi manifestira v obliki skupnosti.
Enocrtni sistemi porekla, podobno kot tudi nekoliko fleksibilnejsi kognatski, ¢e le sledijo
kateremukoli skupnemu predniku, tvorijo taksne in drugacne solidarnostne skupnosti,
ki vsakomur zagotavljajo minimalne pogoje prezivetja, pa naj gre za lovce in nabiralce,
poljedelce, mescane ali industrijsko zaznamovane skupnosti.

Edino v sistemu, ki ga ve¢inoma prakticiramo v Evropi, to je bilateralen sistem
brez sledenja kateremukoli predniku, se taksne skupnosti ne tvorijo tako vidno in na
siroko. Pa vendar tudi tukaj obstajajo omreZja Zlaht, ki Se kako ucinkovito ponujajo
solidarnostno varnost posameznikom in posameznicam, tudi ¢e v tem sistemu sorodstva
nastopajo kot lu¢, pardon, sredisce sveta. Zato tudi v evropskem kontekstu, se posebej
na podezelju, igrajo sorodstvene vezi pomembno vlogo pri oblikovanju skupnosti in
dejavnostih predvsem v vaskem okolju (Cohen 1994; Mursi¢ 2000). Toliko bolj se mesajo
vsakdanja medsosedska pomo¢, solidarnost, druzenje, skupno prehranjevanje in druge
dejavnosti s sorodstvenimi povezavami drugod po svetu (glej npr. Geertz 2019: 156-157).

Skupine porekla u¢inkovito zadovoljujejo elementarne potrebe po hrani in zavetju,
prav tako pa ponujajo druzbeno okolje, na katero se je mogoce zanesti, varnost in
skupne verovanjske predstave, torej skupno in u¢inkovito kozmic¢no enotnost. Te vloge
dopolnjujejo delovanje skupnosti na lokalnih ravneh in regulirajo solidarnost na razliénih
druzbenih ravneh.

Na Trobriandskem otocju Papuanske Nove Gvineje so temeljne enote druzbene
solidarnosti podklani, ¢etudi Ze na ravni klanov prevladuje

dolo¢ena mera solidarnosti, ki sicer temelji na precej nejasnem obcutku skupne
pripadnosti totemskim pticam in zivalim, vendar v se veliko ve¢ji meri na stevilnih
druzbenih obvezah, na primer izvajanju doloéenih obredov, Se posebno pogrebnih,
ki povezujejo pripadnike klana. (Malinowski 2017)

Celo fiktivne sorodstvene vezi, na primer pobratimstvo, lahko postanejo uc¢inkovit
temelj solidarnosti (Sahlins 2013: 3). Podobno velja za razliéne oblike sodobnih tribalizmov

v popularni kulturi (Gruber 1996; Maffesoli 1996; Krni¢ in Perasovié¢ 2013).



Nestevni odtenki solidarnosti v antropoloski perspektivi

Tudi ¢e danes komajda Se naletimo na antropolosko pisanje o sorodstvu, moramo
znati prepoznavati njegov temeljni pomen pri tvorjenju in prezivetju skupnosti, predvsem
v tem, da niti jedrna druzina niti posameznik ali posameznica, kot ultimativno sredisce
sveta v liberalnem kapitalizmu, ¢e$ da obstajamo samo posamezniki in posameznice,
druzbe pa pa¢ ne, nikakor ni “naravno stanje” clovestva, ¢e sploh ima kaj skupnega z
naravo ali, ¢e hocete, s ¢lovesko biologijo. Prav narobe je res: najprej bioloski temelji
prosocialnosti, ki zaznamujejo nase prednike med primati do skorajda ¢asa dinozavrov, to
je do kaksnih 40 milijonov let pred nasim $tetjem, nato kulturni temelji druzbenosti, ki so
se izkristalizirali v sorodstvu, kazejo povsem nasprotno podobo: ¢lovestvo ni le druzbeno,
ampak ve¢ kot to — je druzbeno toliko zaznamovano, da je vsaka individualizacija, ki
bi jo vsiljeval katerikoli rezim, politiéni, ekonomski ali ideoloski, obsojena na propad.

Sklep: Solidarnost je antropoloska konstanta

Ali solidarnost z vsakim novim korakom v krasni novi svet globalnega
neoliberalnega kapitalizma, katerega pomembna znacilnost je nezadrzno krajsanje ¢asa
med investiranjem kapitala in Zetvijo dobickov (Harvey 1990, 2011), pocasi, a nezadrzno
izginja? Ne. Le spreminja se.

Najve¢ solidarnosti smo doslej zasledili v najrazli¢nejsih oblikah vzajemnosti
in vzajemne pomo¢i, od lovsko-nabiralskih egalitarnih skupnosti (Barnard 2004) do
sodobne delavske solidarnosti, v samoorganizaciji in politiénih ter druzbenih bojih.
Pojmi enakosti, enakopravnosti, antifasizma in solidarnosti gredo vedno znova dobro
skupaj. Toda solidarnost zasledimo tudi v nasprotnih, totalitarnih in despotskih teznjah.
Agamben je omenjal celo nekaksno zamisel notranje solidarnosti med demokracijo in

totalitarnostjo (Agamben 1998: 10).

Solidariziramo se z Zrtvami nasilja, Se posebej genocida, a je prepoznavanje
svetovnega kapitalizma in njegovih imperialnih hlapcev kot dejavnikov neposrednega
in posrednega unicevanja ljudi in planeta, na katerem Zzivimo, vseeno klju¢nega
pomena: »Solidarnost, ‘medsebojna privlaénost posameznikov s skupnim simbolnim
univerzumom’, pojasnjuje individualno razmisljanje o enotnosti v skupnosti« (Thijssen

2012: 461).

Solidarnost je nasa kljuéna evolucijska prednost. Pandemija virusa SARS-CoV-2 je
ponudila prakti¢en preizkus solidarnosti sodobne liberalne demokracije in kapitalizma.
Zahodne drzave, brez izjeme, testa niso opravile. S tem se je pokazalo, da zahodni
druzbeni sistem, v katerem Zivimo, ne deluje in ga bo treba temeljito spremeniti. Toda
vizij novega sveta ne moremo graditi le na slabostih obstojeCega, temveé na temeljih
dejansko delujocega, cloveskega. Torej na solidarnostnih in ne na tekmovalnih nacelih.

Solidarnost je tudi temelj emancipacijskih gibanj med staroselci, ki so kljub
zdesetkanju in uni¢evanju njihovega nacina zivljenja ohranili elementarni obc¢utek za
skupnost in duhovno povezovanje z vsem bivajoéim (glej npr. Hill idr. 2023). Njihova
trdozivost nas e danes navdihuje pri upiranju kolonializmu (in predstavam, da je
kolonializma s procesi dekolonizacije konec), imperializmu, izkoris¢anju narave in
ljudi (ljudi kot narave in narave kot ljudi), torej proti vsaki obliki kapitalizma, se



48

Rajko Mursic¢

posebej neoliberalnega, ki temelji na naturaliziranih oblikah sistemskega nasilja in
izkoriscanja dela.

Poznavanje ¢loveske zgodovine nas uci, da so druzbe, ki temeljijo na mo¢i, ne glede
na to, ali krepijo gospodarsko, vojasko mo¢ ali obe, krajsega veka od tistih, ki temeljijo
na solidarnosti. Tudi druzbe, ki si lahko privoscijo filozofijo, so bolj zdrave od tistih, ki
filozofijo zatirajo. Zgodovinskih dokazov imamo dovolj.

Ker kapitalizem temelji izklju¢no na dobicku in ni ni¢ drugega kot izkoris¢anje
podrejenih ljudi, ne more temeljiti na solidarnosti in pravi¢nosti, ampak izhaja iz mo¢i.
Te moci prisile pa bo prej ali slej zmanjkalo. Naj bo sedanji zgodovinski trenutek se
tako brezupen, solidarnost ostaja temeljna podlaga bodo¢ega uravnavanja medcloveskih
odnosov, saj opredeljuje same temelje ¢loveske prosocialnosti in simbolne kulture.
Odgovornost za druge je, naj uporabim kar moden in populistien diskurz, »vpisana v
nase genes.

Etnologi in kulturne antropologinje se s svojimi etnografskimi raziskavami
samodejno solidariziramo z ljudmi, med katerimi raziskujemo (Malinowski 2017). To
obliko spontane solidarnosti najjasneje izzareva morda najveckrat omenjeni primer iz
antropoloske literature, znameniti Geertzov opis petelinjih bojev na Baliju:

Predvsem pa so bili vsi izjemno zadovoljni in e bolj preseneceni, da nisva enostavno

»potegnila ven svojih papirjev« (tudi za te so vedeli) in se sklicevala na najin status

Castnih gostov, temve¢ sva namesto tega pokazala svojo solidarnost z ljudmi, ki so

bili zdaj najini sovascani. (V resnici sva pokazala svojo strahopetnost, ampak tudi

v tem je tovaristvo.) Celo brahmanski svecenik, star in resnoben, kot da je Ze na

pol poti do nebes, ki zaradi povezav s podzemljem ne bi nikoli, niti od dale¢, imel

ni¢ opraviti s petelinjim bojem in je bil tezko dostopen Ze samim Balijcem, naju je
bil dal poklicati na svoje dvorisée, da naju izprasa o tem, kar se je zgodilo, in se je

veselo hahljal ob nenavadnosti vsega skupaj. (Geertz 2019: 415-416)

Etnologinje in etnologi se pogosto znajdemo v vlogi, ko v dolo¢enih skupnostih
nastopamo aktivisticno. Kadar to poénemo v okviru svojega raziskovalnega dela, se
soofamo z najrazliénej§imi dilemami, toda podobne dileme nas cakajo tudi takrat,
ko skusamo locevati svoj aktivizem od raziskovalnega ali aplikativnega strokovnega
delovanja. Tudi ¢e je temeljni motiv v obeh primerih solidarnost s skupnostjo, v kateri
delujemo, se ne moremo izogniti objektivnim okolis¢éinam svojega angazmaja, ki je v
zadnjih desetletjih vse bolj kampanjski, projektno naravnan. Projektno delovanje (glej
Cerinsek 2024) namre¢ po eni strani zatira znanstveno nepredvidljivost, na drugi strani
pa instrumentalizira tako nas kot tudi sodelujoce in soudelezene v raziskavah.

Enako velja tudi za razlicne oblike mednarodnega solidarnostnega aktivizma, ki
»pogosto deluje na podlagi logike projektov in rezultatov, zato lahko delovanje nevladnih
organizacij zasenc¢i druge ‘metrike’, kar povzroca motnje in razdvaja lokalne skupnosti«
(Schuller 2023: 599). V teoriji se je solidarnostni aktivizem razvijal skozi dolga desetletja
20. stoletja kot podpora potlacenim in marginaliziranim in bi moral v teoriji izhajati
iz nacela delovanja skupaj z dolo¢eno skupino in ne v njenem imenu (Schuller 2023:
600). Toda v resnici, kot se na primer najocitneje zZe dolgo dogaja na Haitiju, kjer so
se suznji osvobodili s pozabljeno in spregledano, a prvo osvobodilno revolucijo (glej



Nestevni odtenki solidarnosti v antropoloski perspektivi

npr. Trouillot 1990, 1995) z »najradikalnejso vizijo ¢lovekovih pravic« v svojem casu
(Schuller 2023: 6006), ki je vkljuGevala tudi temnopolte potomce in potomke Africanov in
Africank, prihaja danes, ob veéni spirali odplaGevanja »stroskov« svoje lastne osvoboditve
nekdanjim gospodarjem, do odpora tudi do solidarnostnih projektov, ki jih domacini
pogosto zacutijo kot shumanitarno okupacijo« (Schuller 2023: 602), saj jih solidarnostna
pomo¢ vse preveckrat dehumanizira.

Institucionalizirano ponevladnjenje postaja resna ovira izraZanju prvotne cloveske
solidarnosti: brez prizadevanja za spremembe se vsaka dobrodelnost na koncu sprevrie v
razclovecenje. Da, ni antropologije in etnografskega raziskovanja brez solidarnosti. Prav
tako brez Sirse druzbene solidarnosti ne bo resevanja podnebne krize in nikakrsnega
trajnostnega razvoja. A to so druge zgodbe. Toda kakorkoli obrnemo, samo temeljno
jedro ¢loveske solidarnosti, ki je tudi kapitalizem ne bo pokonéal, je osvobajanje clovestva

(Schuller 2023: 607), ni¢ ve¢ in ni¢ manj.

REFERENCE

AGAMBEN, Giorgio

1998  Homo sacer: Sovereign Power and Bare Life. Stanford: Stanford University Press.

ALVAREZ, Camilo idr. (ur.)

2025  We Care, We Move, We Stay: A Handbook of Transversal Solidarity. Berlin idr.: Enacting Citizenship and
Solidarity in Europe from Below Research Project; European Alternatives Berlin.

ANARHISTICNA POBUDA LJUBLJANA

2020 Na rusevinah kapitalizma: Dokumenti iz korona-krize. Ljubljana: Acerbic Distribution.

BARNARD, Alan
2004 Mutual Aid and the Foraging Mode of Thought: Re-Reading Kropotkin on the Khoisan. Social Evolution
& History 3 (1): 3-21.

BERGER, Peter L. in LUCKMANN, Thomas

1988  Druzbena konstrukeija realnosti: Razprava iz sociologije znanja. Ljubljana: Cankarjeva zalozba.
BLOCH, Ernst

1982 Duh utopije. Beograd: BIGZ.

BOHANEC, Franéek in GRABELJSEK, Brane (ur.)
1986  Pricevanja, december 1985: Studentske pomladi. Ljubljana: Partizanska knjiga.

BORNEMAN, John in SENDERS, Stefan
2000  Politics without a Head: Is the ‘Love Parade’ a New Form of Political Identification? Cultural Anthropology
15 (2): 294-317.

CARSTEN, Janet (ur.)
2000  Cultures of Relatedness: New Approaches to the Study of Kinship. Cambridge in New York: Cambridge
University Press.

CARSTEN, Janet
2004 After Kinship. Cambridge: Cambridge University Press.

CASTRO, Fidel

2005 The Roots of International Racism. V: P. Leistyna (ur.), Cultural Studies: From Theory to Action. Malden,
Oxford in Carlton: Blackwell Publishing, 252-255.

CERINSEK, Gregor

2024 Zakulisje evropskih projektov. Ljubljana: Zalozba ZRC, ZRC SAZU. <https://zalozba.zrc-sazu.si/sl/
publikacije/zakulisje-evropskih-projektov> [1. 7. 2025].

CHING CHAN, Clare Sujet
2023 Songs to Revitalise Community Solidarity among the Indigenous Mah Meri of Malaysia. Yearbook for
Traditional Music 55 (1): 33-50.

49



Rajko Mursi¢

COHEN, Anthony P.
1994 Self Consciousness: An Alternative Anthropology of Identity. London in New York: Routledge.
1998 (1985) The Symbolic Construction of Community. London in New York: Routledge.

CURCIC, Branka idr. (ur.)

2009 Za ideju - protiv stanja: Analiza i sistematizacija umetnickog stvaralastva Zelimira Zilnika / For an Idea
— Against the Status Quo: Analysis and Systematization of Zelimir Zilnik’s Artistic Practice. Novi Sad:
Playground produkcija.

DE LANDA, Manuel
2006 A New Philosophy of Society: Assemblage Theory and Social Complexity. London: Continuum.

FAKIN BAJEC, Jasna
2024 lzzivi uporabe dediséine za resevanje okoljskih izzivov na primeru ustvarjanja vodne dedis¢ine na Krasu.

Etnolog 34: 17-46.
FLACH, Anja, AYBOGA, Ercan in KNAPP, Michael

2019 Revolucija v Rozavi: Demokraticna avtonomija in osvoboditev Zensk v sirskem Kurdistanu. Ljubljana:
Institut Casopis za kritiko znanosti.
FOCHT, Ivan

1980  Savremena estetika muzike: Petnaest teorijskih portreta. Beograd: Nolit.

FOSTER, George M.

1965 Peasant Society and the Image of Limited Good. American Anthropologist 67 (2): 293-315.

FRITH, Simon

1987 (1978) Sociologija roka. Beograd: 11C in CIDID.

FUENTES, Agustin

2004 It’s Not All Sex and Violence: Integrated Anthropology and the Role of Cooperation and Social Complexity
in Human Evolution. American Anthropologist 106 (4): 710-718.

2017 The Creative Spark: How Imagination Made Humans Exceptional. New York: Dutton.

2019 Why We Believe: Evolution and the Human Way of Being. New Haven in London: Yale University Press in
Templeton Press.

2022 Race, Monogamy, and Other Lies They Told You: Busting Myths about Human Nature. Oakland:

University of California Press.

FURLAN, Saso
2011  Kritika politiéne ekonomije in moderno delavsko gibanje: Dialektika teorije in prakse. Borec 63 (681-

684): 84-105.

GEERTZ, Clifford
2019  Interpretacija kultur. Maribor: Aristej.

GELLNER, Ernest

1983  Nations and Nationalism. Oxford: Blackwell.

GRACNER, Brigita

2020  Rajko Mursic: Manj glasbe kot je imamo v Zivo, ve¢ imamo v druzbi norosti. Centralala: Slovenski e-casopis
na kriziséih improvizirane glasbe. <https://www.centralala.si/rajko-mursic-%CB%9Dmanj-glasbe-kot-je-
imamo-v-zivo-vec-imamo-v-druzbi-norosti%CB%9D/> [1. 7. 2025].

GRAEBER, David

2011 Debt: The First 5,000 Years. Brooklyn: Melville House.

2014 What's the Point If We Can’t Have Fun? The Baffler 24. <https://thebaffler.com/salvos/whats-the-point-if-
we-cant-have-fun> [1. 7. 2025].

GRAEBER, David in WENGROW, David

2021 The Dawn of Everything: A New History of Humanity. New York: Farrar, Straus in Giroux.

GRAFFIN, Greg in OLSON, Steve

2010 Anarchy Evolution: Faith, Science, and Bad Religion in a World without God. New York: [tBooks.

GRUBER, Siegfried

1996 Das Independent-Publikum: Einige Ergebnisse einer Analyse der Hérer von ‘unpopulérer Populdarmusik’.
V: H. Résing (ur.), Mainstream, Underground, Avantgarde: Rockmusik und Publikumsverhalten
(=Beitrige zur Popularmusikforschung 18): 6-22.



Nestevni odtenki solidarnosti v antropoloski perspektivi

HARDIN, Garrett

1968 The Tragedy of the Commons. Science 162 (3859): 1243-1248.
HART, Keith, LAVILLE, Jean-Louis in CATTANI, Antonio David (ur.)
2010  The Human Economy: A Citizen’s Guide. Cambridge: Polity.

HART, Keith (ur.)

2015 Economy for and against Democracy. New York: Berghahn Books.

HARVEY, David

1990  The Condition of Postmodernity: An Enquiry into the Origins of Cultural Change. Oxford idr.: Blackwell.
2011 The Enigma of Capital: And the Crises of Capitalism. London: Profile.

HILL, Gord idr.

2023 Anarcho-Indigenism: Conversations on Land and Freedom. London: Pluto Press.

HRDY, Sarah Blaffer

2009  Mothers and Others: The Evolutionary Origins of Mutual Understanding. Cambridge, MA in London:
Harvard University Press.

2024 Father Time: A Natural History of Men and Babies. Princeton in Oxford: Princeton University Press.

HUMPHREYS, Laura-Zoé

2021  Loving Idols: K-Pop and the Limits of Neoliberal Solidarity in Cuba. International Journal of Cultural
Studies 24 (6): 1009-1026.

JURANCIC SRIBAR, Luna

2016 Barva daru: Od teorije k praksi vzpostavljanja ekonomije daru znotraj kapitalizma: Doktorska disertacija
(Institutum Studiorum Humanitatis - Fakulteta za podiplomski humanistiéni Studij, Alma Mater
Europaea). Ljubljana: [L. Juranci¢ Sribar].

JUZNIC, Stane

1980  Kolonializem in dekolonizacija: Pogovor z avtorjem. Teorija in praksa 17 (4): 425-435.

KEIL, Charles

1991 (1966) Urban Blues. Chicago: University of Chicago Press.

KIM, Suweon

2023  Almost South-South Solidarity: The Frustration of K-Pop Fans (But not True Fans) in South Africa.
International Journal of Cultural Studies 2 (5): 518-535.

KNIGHT, Chris

1991 Blood Relations: Menstruation and the Origins of Culture. New Haven: Yale University Press.

KNIGHT, Chris in LEWIS, Jerome

2017 Wild Voices: Mimicry, Reversal, Metaphor, and the Emergence of Language. Current Anthropology 58 (4):
435-453.

KOTNIK, France

1943 Slovenske starosvetnosti. Ljubljana: [Konzorcij Slovencal.

KREMENSEK, Slavko

1972 Slovensko studentovsko gibanje 1918-1941. Ljubljana: Institut za zgodovino delavskega gibanja.

KRNIC, Raseljka in PERASOVIC, Benjamin

2013 Sociologija i party scena. Zagreb: Naklada Ljevak.

KROPOTKIN, Pjoter

2006 (1902) Mutual Aid: A Factor of Evolution. Mineola in New York: Dover Publications, Inc.
2025 (1922) Pravicnost: Spisi. Ljubljana: Sanje.

KOVAC, Nika

2023  #metoo: Vihar, ki je pretresel svet. Maribor: Zalozba Pivec.

LAS CASAS, Bartolomé de

2021 Nadvse kratko porocilo o razdejanju Indij. Ljubljana: Druzina.

LEFEBVRE, Henri
1991 The Production of Space. Oxford in Cambridge: Blackwell.



52

Rajko Mursi¢

LEVI-STRAUSS, Claude

2004 Divja misel. Ljubljana: Krtina.

LOMAX, Alan

1968  Folk Song Style and Culture. Washington: American Association for the Advancement of Science.

LOSURDO, Domenico
2014 Liberalism: A Counter-History. London: Verso.

MAFFESOLI, Michel

1996 The Time of the Tribes: The Decline of Individualism in Mass Society. London in Thousand Oaks: Sage.

MAKAROVIC, Marija

1974/1975 Medsebojna pomo¢ na vasi na Slovenskem (Na primeru Predgrada v Poljanski dolini ob

Kolpi). Slovenski etnograf 27/28: 35-61.

1979  Medsebojna pomoc na vasi na Slovenskem. Ljubljana: Gorenje Muta, Tovarna poljedelskega orodja,
kmetijskih strojev in livarskih izdelkov.

1982 Strojna in Strojanci: Narodopisna podoba koroske hribovske vasi. Ljubljana: Mladinska knjiga.

1996 Medsebojna pomo¢, medsebojni stiki in povezava na podezelju. Anthropos 28 (3-4): 126-138.

MALINOWSKI, Bronistaw

2017 Argonavti zahodnega Pacifika: Pripoved o podjetnosti in dogodivscinah domacinov v arhipelagih
melanezijske Nove Gvineje. Maribor: Aristej.

MARKS, Jonathan

2015 Tales of the Ex-Apes: How We Think about Human Evolution. Oakland: University of California Press.

MARKS, Jonathan

2019 Je znanost rasisticna? Maribor: Aristej.

MCGOODWIN, James R.

1979  Pelagic Shark Fishing in Rural Mexico: A Context for Cooperative Action. Ethnology 18 (4): 325-336.

MCKAY, George (ur.)

1998 = DiY Culture: Party and Protest in Nineties Britain. London in New York: Verso.

MLEKUZ VRHOVNIK, Dimitrij in FABEC, Tomaz

2025 Prehistoric Hunting Megastructures in the Adriatic Hinterland. PNAS 122 (42): 1-6.

MODERNDORFER, Vinko

1946  Verovanja, uvere in obicaji Slovencev (Narodopisno gradivo, Knjiga 5): Borba za pridobivanje vsakdanjega
kruha. Celje: Druzba Sv. Mohorja v Celju.

MOLLONA, Massimiliano, DE NEVE, Geert in PARRY, Jonathan P. (ur.)

2009  Industrial Work and Life: An Anthropological Reader. Oxford: Berg.

MOORE, Phoebe V. in WOODCOCK, Jamie (ur.)

2021 Augmented Exploitation: Artificial Intelligence, Automation and Work. London: Pluto Press.

MURSIC, Rajko

2000  Trate vase in nase mladosti: Zgodba o mladinskem in rock klubu. Cersak: Subkulturni azil.

2011  Napravi sam: Nevladna samonikla prizorisca, tvornost mladih in medgeneracijsko sodelovanje. Ljubljana:
Znanstvena zalozba Filozofske fakultete.

MURSIC, Rajko idr.
2012 Na trdna tla: Brezsramni pregled samoniklih prizoris¢ in premislek nevladja mladinskega polja. Tolmin:
UPB.

MYERS, Matt
2017 Student Revolt: Voices of the Austerity Generation. London: Pluto Press.

NANDA, Serena

1991 (1980) Cultural Anthropology. Belmont: Wadsworth Publishing Company.

ORWELL, George

1983  Kataloniji u cast. Zagreb: August Cesarec.

PAGEL, Mark

2013 Wired for Culture: Origins of the Human Social Mind. New York in London: W. W. Norton & Company.



Nestevni odtenki solidarnosti v antropoloski perspektivi

PALAIC, Tina
Doktorska disertacija (Oddelek za etnologijo in kulturno antropologijo, Filozofska fakulteta, Univerza v
Ljubljani). Ljubljana: [T. Palai¢].

2024 Zunajevropske zbirke v obdobju neuvrscenosti: Alternativna zamisljanja sveta / The Non-European
Collections in the Time of the Non-aligned Movement: Alternative Conceptions of the World. Ljubljana:
Slovenski etnografski muzej.

PISKUR, Bojana

2016  Solidarity in Arts and Culture: Some Cases from the Non-Aligned Movement. I'internationale. <https://
www.internationaleonline.org/contributions/solidarity-in-arts-and-culture-some-cases-from-the-non-
aligned-movement/> [10. 7. 2025].

RAKOPOULOS, Theodoros
2016  Solidarity: The Egalitarian Tensions of a Bridge-Concept. Social Anthropology 24 (2): 142-151.

ROZAKOU, Katerina
2016  Socialities of Solidarity: Revisiting the Gift Taboo in Times of Crisis. Social Anthropology 24 (2): 185-
199.

REXHEPI, Piro

2023 White Enclosures: Racial Capitalism and Coloniality along the Balkan Route. Durham in London: Duke
University Press.

RENDLA, Marta, MISCIC, Henig in LAZAREVIC, Zarko

2020 73.000 bancnih dni: Zgodovina, izkusnje in spomini. Ljubljana: NLB.

SAHLINS, Marshall David

2013 What Kinship Is — And Is Not. Chicago: The University of Chicago Press.

SALZMAN, Philip Carl

2001  Understanding Culture: An Introduction to Anthropological Theory. Prospect Heights: Waveland Press,

Inc.

SCHEPER-HUGHES, Nancy
2000 The Global Traffic in Human Organs. Current Anthropology 41 (2): 191-224.

SCHULLER, Mark
2023 Dilemmas of Anthropological Activism, Solidarity, and Human Rights: Lessons from Haiti. American
Anthropologist 125 (3): 597-610.

SCOTT, James C.
1985  Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant Resistance. New Haven in London: Yale University
Press.

SHOSTAK, Marjorie

1983 (1981) Nisa: The Life and Words of a !Kung Woman. New York: Vintage Books.

SOLIDARNOST

2025  Fran, slovarji Instituta za slovenski jezik Frana Ramovsa ZRC SAZU: Solidarnost. <https://fran.si/
iskanje?View=1&Query=solidarnost> [1. 7. 2025].

SOLIDUS
2025 Etymonline: Online Etymology Dictionary: Solidus. <https://www.etymonline.com/word/solidus> [1. 7.
2025].

STRAUSS, Anke in FLEISCHMANN, Alexander
2020 Reconceptualising Solidarity in the Social Factory: Cultural Work between Economic Needs and Political

Desires. Work, Employment and Society 34 (1): 109-125.

STREET, John
1986 Rebel Rock: The Politics of Popular Music. Oxford: Basil Blackwell.

STRUC, Nezka

2023 Protimo¢ samoorganiziranih omrezij lokalne in urbane prehranske oskrbe v Mariboru: Doktorska
disertacija (Fakulteta za druzbene vede, Univerza v Ljubljani). Ljubljana: [N. Struc].

2024 Skupno in urbana prehranska oskrba v Mariboru. Etnolog 34: 69-83.

53



54

Rajko Mursic¢

SMITEK, Zmago in JEZERNIK, Bozidar

1992 Antropoloska tradicija na Slovenskem. Etnolog 2: 259-266.
THE INVISIBLE COMMITTEE

2009  The Coming Insurrection. Los Angeles: Semiotext(e).

THIJSSEN, Peter

2012 From Mechanical to Organic Solidarity, and Back: With Honneth beyond Durkheim. European Journal
of Social Theory 15 (4): 454-470.

TODOROV, Tzvetan

1991 (1989) Narod in nacionalizem. V: R. Rizman (ur.), Stndije o etnonacionalizmu. Ljubljana: Krt, 145-164.

TREBEZNIK, Jernej

2025  Destandardizacija zaposlovanja in njen vpliv na samoidentifikacijo mlajsih posameznikov in posameznic
v sodobni slovenski druzbi: Doktorska disertacija (Oddelek za etnologijo in kulturno antropologijo,
Filozofska fakulteta, Univerza v Ljubljani). Ljubljana: [J. Trebeznik].

TROUILLOT, Michel-Rolph

1990  Haiti: State against Nation: The Origins and Legacy of Duvalierism. New York: Monthly Review Press.

1991  Anthropology and the Savage Slot: The Poetics and Politics of Otherness. V: R. G. Fox (ur.), Recapturing
Anthropology: Working in the Present. Santa Fe: School of American Research Press, 17-44.

1995 Silencing the Past: Power and the Production of History. Boston: Beacon Press.

TSING, Anna Lowenhaupt

2015 The Mushroom at the End of the World: On the Possibility of Life in Capitalist Ruins. Princeton in
Oxford: Princeton University Press.

TURNBULL, Colin M.

1968 The Forest People. New York: Simon in Schuster.

1971 The Mountain People. New York: Simon in Schuster Inc.

TURNER, Victor Witter

1974 (1969) The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Harmondsworth: Penguin.

VERMEULEN, Han F.

2015 Before Boas: The Genesis of Ethnography and Ethnology in the German Enlightenment. Lincoln in
London: University of Nebraska Press.

VILFAN, Sergij

1996  Pravna zgodovina Slovencev: Od naselitve do zloma stare Jugoslavije. Ljubljana: Slovenska matica.

VODOPIVEC, Peter

2006 Ruski »mir<, juznoslovanska zadruga in slovenski liberalci. Prispevki za novejso zgodovino 46 (1): 65-78.

VOLAND, Eckart, CHASIOTIS, Athanasios in SCHIEFENHOVEL, Wulf (ur.)

2014 (2005) Grandmotherhood: The Evolutionary Significance of the Second Half of Female Life. New Brunwick,

New Jersey in London: Rutgers University Press.

VRADIS, Antonis in DALAKOGLOU, Dimitris (ur.)

2011  Revolt and Crisis in Greece: Between a Present Yet to Pass and a Future Still to Come. Oakland in
Edinburgh: AK Press in Occupied London.

WAY, Lyndon C. S.

2021 Analysing Politics and Protest in Digital Popular Culture: A Multimodal Introduction. Thousand Oaks:
SAGE Publications.

WHITEHOUSE, Harvey
1996  Jungles and Computers: Neuronal Group Selection and the Epidemiology of Representations. Journal of
the Royal Anthropological Institute 2: 99-116.

WOODBURN, James
1982 Egalitarian Societies. Man 17 (3): 431-351.

ZUPANIC, Niko
1936 O rasni estetiki ljudstva pri Jugoslovanih. Etnolog 8/9: 62-81.



Nestevni odtenki solidarnosti v antropoloski perspektivi

BESEDA O AVTORJU

Dr. Rajko Mursi¢ je redni profesor na Oddelku za etnologijo in kulturno antropologijo,
Filozofska fakulteta, Univerza v Ljubljani. Je soavtor sodelovalne knjige Na trdna tla (2012) in pisec
spremne besede v knjigi Pravicnost Pjotra Kropotkina (2025). Zadnja leta se je ukvarjal z algoritmi
in avtomatiziranim odlo¢anjem, estetizacijo krhkih obmod¢ij, izoliranostmi, uvajanjem kvalitativnih
metodologij v Butanu ter z Glasbeno mladino, radiem in glasbo za dojencke in malcke.

ABOUTH THE AUTHOR

Dr Rajko Mursic is a Full Professor at the Department of Ethnology and Cultural Anthropology,
Faculty of Arts, University of Ljubljana. He is the co-author of the collaborative book On Solid Ground
(2012) and author of the foreword to the book Pravicnost (Justice) by Peter Kropotkin (2025). In recent
years, he has been working on algorithms and automated decision-making, the aestheticization of
fragile areas, isolation, the introduction of qualitative methodologies in Bhutan, and with Jeunesse
Musicale, radio and music for babies and toddlers.

55



Rajko Mursic¢

SUMMARY
The Countless Shades of Solidarity in an Anthropological Perspective

Solidarity is one of the fundamental building blocks of the living world, and is also the
foundation of human sociality. When we discuss solidarity as the foundation of social
existence, whether we perceive it organically or mechanically in the Durkheimian sense,
we must ask ourselves about its anthropological roots and how they manifest in real life.
Solidarity connects the biological and symbolic components of human sociality.

The text mainly deals with the anthropological foundations of solidarity, since humanity
is one, and solidarity is its foundation. Its manifestations in real life are touched upon
only sporadically, mainly by presenting some examples in everyday and communal life that
concern music and music-related activities, such as grass-roots venues.

In contrast to anthropology, which predominantly observed humanity through savage
slots (Trouillot 1991), the article emphasises anthropology as a fundamental discipline
about humanity, and therefore specifically highlights the anthropological perspective of
the contemporary biocultural evolutionary paradigm. It particularly highlights the recent
anthropological finding that humans are not only dependent on the care of mothers, but
also on “others”. And this is precisely the key characteristic of humanity, both biological
and cultural. It is increasingly apparent that cooperation (and mutual assistance) must have
been a key factor in the prosocial evolution of humanity. The most important factor here was
sociability as a biological adaptation of primates, which in the lineage from which humanity
originated, unlike other primates closest to us, that is, apes related to humans, cared for
their offspring. The key to understanding the deepest roots of solidarity in humanity lies in
prosociality, i.e. expressed sociability throughout all lineages of hominin ancestors.

Ritual pretence is the cradle of human symbolically marked culture. The starting point
for the emergence of symbolic culture was prosociality, which included cooperation in
caring for offspring, the principles of egalitarianism and solidarity, in which older women
(grandmothers) played a particularly multifaceted role. We can assume that human societies
have fluctuated between solidarity and competitive solutions throughout their development.

The article merely mentions various forms of solidarity in different social contexts and
circumstances and times: local, national, generational or intergenerational, ritual, religious,
etc. It specifically mentions workers’ and peasants’ solidarity, especially in Slovenia, and some
economic forms of solidarity.

Among contemporary forms of solidarity, the article specifically highlights creativity in music
and the functioning of spontaneous venues. It then briefly presents some of the political and
religious forms of solidarity that form individual communities, and specifically describes
kinship as a fundamental form of mutual social solidarity. Finally, it also presents some
examples of global cultural solidarity on the South-South axis, especially in music, and
examples of class solidarity.

At the end of the text, an outline of the solidarity framework of kinship is presented, i.e.
tribal and kinship solidarity, which allows us to conclude that solidarity is an anthropological
constant, and that there is no anthropology or ethnographic research without solidarity.



