Etnolog 35 (2025)

O RAZSIRJENI SOLIDARNOSTI NA PRIMERIH
PREHRANJEVANJA, POVEZOVANJA Z RASTLINAMI
IN IZMENJEVANJA DOBRIN

Enja Grabrijan

117

1ZVLECEK

Prispevek razpravlja o vprasanju sirine solidarnostnih mrez. Sledeé ekofeministiénemu pogledu, ki
poudarja prepletenost ljudi in vecé-kot-cloveskega, predpostavlja solidarnostno delovanje onkraj vrst
in drugosti navkljub. Avtorica osvetli nekaj vidikov sonaravnega, regenerativnega in recipro¢nega
delovanja na primeru izmenjevanja dobrin, povezovanja z rastlinami in prehranjevanja, s ¢imer
prikaze, kako lahko tovrstna prizadevanja razumemo kot razsirjanje solidarnosti.

Kljuéne besede: prepletenost, reciproénost, solidarnost, regenerativno, vec-kot-clovesko,
ekofeminizem

ABSTRACT

This article discusses the extent of solidarity networks. Following the ecofeminist perspective,
which emphasizes the interconnectedness of the human and more-than-human, it presupposes
the engagement in solidarity beyond species and in defiance of otherness. The author highlights
some aspects of sustainable, regenerative, and reciprocal action through the examples of the
exchange of goods, connecting with plants, and eating, thereby demonstrating how such efforts
can be understood as extending solidarity.

Keywords: interconnectedness, reciprocity, solidarity, regenerative, more-than-human,
ecofeminism

Uvod

Raznolika prizadevanja ljudi za dober vpliv na svet povezuje premislek o odnosu
do necloveskih entitet, okolja, narave. Med njimi so vsakdanje in obcasne prakse, ki se
raztezajo vse od sfere osebnega do javnega, vsako izmed njih pa zaznamuje tudi razlicen
uc¢inek. Bojkotiranje indijskih oresckov, predelovanje starih oblacil, organiziranje
izmenjevalnic dobrin, naravna gradnja z lokalnimi materiali, dolgotrajna uporaba enega
in istega telefona, regenerativno kmetovanje, izbira veganstva, podpora pravi¢ne trgovine,



118

Enja Grabrijan

neposredne aktivisticne akcije, koris¢enje javnega prevoza, pogovarjanje o trajnostnih
in etiénih temah, aktivno vkljuéevanje v projekte nevladnih organizacij, nakupovanje
brez plasti¢ne embalaze ... se morda na prvi pogled zdijo precej razli¢na delovanja, a
jih razumem kot sonaravne in solidarne nacine, prizadevanja in prakse za ¢im manj
obremenilen vpliv na okolje, za dober vpliv na svet in necloveska bitja. Kako se vsi ti
nacini delovanja kazejo kot razsirjanje solidarnostne mreze?

Da bi tovrstna prizadevanja lahko zaobjela, si po Arnetu Harmsu (2021, 2022)
pomagam s konceptom regenerativnih kultur, ki se razrascajo preko alternativnih
ekonomskih praks, regenerativnega kmetovanja in okoljskega aktivizma - tistega
>nespektakularnega, pogosto komaj vidnega in ponotranjenega« (2022: 517).
Regenerativne kulture naj bi predstavljale oblike politi¢nega delovanja, ki pogosto niso
javno izpostavljene, obenem pa pripomorejo k tvorbi novih oblik kolektivov, pri katerih je
v ospredju tkanje povezav med ljudmi in ostalimi bitji ter spreminjanje intimnih pogledov
in odnosov (Harms 2021: 238). Po Harmsu pripadnice in pripadniki' regenerativnih
kultur izvajajo predvsem eti¢no prakso, naklju¢ju podvrzena dejanja oblikovanja sebe in
druzbe, ki so venomer spreminjajoca se in so tudi druzbeno omejena, saj se prilagajajo
prizadevanju za dobro, ti »pojmi dobrega so druzbeno posredovani, nacini doseganja
[dobrobiti] pa so [...] omejeni s tem, kar je mogoce v druzbeno-materialnih kontekstih«

(2022: 518).

Prakse regenerativnih kultur priklju¢ujem posthumanizmu, kot ga opredeljujeta
Olga Cielemecka in Cristine Daigle (2019) - z osredotocenostjo na njegovo moznost
preseganja antro[:tocentlrizma.2 To je pogled, ki ¢loveka odmakne iz sredisca, ga umesti
v ekosistem in s pozornostjo do razlik deluje spodbudno za razcvet vseh oblik zivljenja
(Cielemecka in Daigle 2019: 72). Izhodis¢no je tudi oporekanje »predpostavki, da
imajo [...] pripadniki nase vrste, zgolj zaradi pripadnosti nasi vrsti, kaksno posebno
veljavo ali inherentno vrednost, ki bi jih dvigovala nad pripadnike drugih vrst« (Singer
2008: 9). Z zavedanjem prepletenosti ljudi in vec-kot-cloveskega se razkrije tudi pomen
prehranjevanja, vse od najsirSega konteksta nacinov pridelave in predelave hrane, ki so
pogosto izkoriséevalski, do najdrobnejsih osebnih odlocitev o izbiri in preskrbi s hrano.
Kar nekaj prostora v ¢lanku zato namenjam terenski raziskavi prehranjevanja. Prikazem
tudi nekaj vidikov regenerativnega oz. permakulturnega kmetovanja, nabiralnistva in
izmenjave dobrin. Tudi skozi tovrstne prakse se odraza delovanje regenerativnih kultur,
obenem pa se porajajo vprasanja, na koga vse delujejo.

V vprasanja Sirine solidarnostne mreze je vpet tudi koncept politiéne solidarnosti, o
kateri pise Val Plumwood. Predstavlja ji »odnos, v katerem so bitja motivirana za delovanje
v imenu drugih, za katere priznavajo, da si z njimi (nujno) ne delijo izkusenj, interesov,
svetovnih nazorov ali subjektivnosti« (Mallory 2009: 8). Plumwood je to razmerje opisala s
pomocjo vombata, bitja, s katerim smo lahko solidarni na naéin, da sprejemamo politiéne
ukrepe (na primer spodbudimo, da izgubi status skodljivca, s ¢imer pripomoremo k

1 Ponekod v besedilu kot nevtralno uporabljam le Zensko ali mosko slovni¢no obliko.

2 Posthumanizem sicer prinasa heterogene poglede. Ferrando izpostavlja zlasti njegov post-
humanistiéni, post-antropocentriéni in post-dualisti¢ni vidik: post-humanistiéni zavraca hierarhiéno
obravnavo ljudi; post-antropocentriéni kritizira specizem oz. diskriminacijo na podlagi vrste; post-
dualisti¢éni pa poudarja obravnavo ljudi v medsebojno prepletenih odnosih z necloveskim (2018: 4.39).



O razsirjeni solidarnosti na primerih prehranjevanja, povezovanja z rastlinami in izmenjevanja dobrin

ohranjanju vrste), ne da bi ob tem sprejeli tudi vombatov nacin prehranjevanja - zZvecenja
trave (2002: 199-200). Izpostavljena lo¢nica je pomembna, saj tako solidarnostno ne
delujemo le do bitij, za katera menimo, da so nam sorodna ali se z njimi poistovetimo.
7 dolocenimi rastlinskimi in Zivalskimi vrstami se ljudje ¢ustveno povezujejo in tako
spodbudijo njihovo ohranjanje, pravi Alison Pouliot, ki poudarja, da ob tem zanemarijo
ogromno Stevilo »neupostevanih drugih«, organizmov, ki preprosto niso smatrani kot
»ocarljivi, [ljubki in prikupni]« (2013: 68) in tako spolzijo skozi reseto naravovarstvenih
prizadevanj (glej tudi Panagiotarakou 2016). Kot nadalje ubesedi Plumwood:

Solidarnost ne zahteva le potrjevanja razlik, temve¢ tudi obcutljivost za razliko
med postavljanjem sebe z drugim in postavljanjem sebe kot drugega, to pa zahteva
prepoznavanje in zavracanje zatiralskih konceptov in projektov enotnosti ali

zdruzevanja. (2002: 202)

Plumwood je svoj koncept politiéne solidarnosti zasidrala v ekofeministi¢ni
perspektivi. Ta izrisuje povezave med raznolikimi oblikami zatiranja — »sistemi
suZenjstva, zatiranja Zensk in zatiranja Zivali« ter predstavo o ljudeh kot zatiralcih ve¢-
kot-cloveskega (Mallory 2009: 8). Po mnenju Ariel Salleh je ekofeminizem »holisti¢ni
pristop do vseh form dominacije — bioloskega spola, rase, vrste« (2023: 178), z zavedanjem,
da pa so v sredis¢u vseh zatiranj ravno »dinamike biolosko-druzbenega spola« (nav.
delo: 32). Ta sistem vrednot, druzbeno gibanje, praksa in ogrodje za politiéno analizo
sledi osnovnim nacelom - v nadaljevanju jih povzemam po Janis Birkeland (1991: 20):
ekofeminizem poziva k temeljiti druzbeni preobrazbi s spodbujanjem enakosti, nenasilja
in kulturne raznolikosti ter podporo participativnih, nekonkurenénih in nehierarhiénih
oblik organizacije in odlo¢anja; predpostavlja, da ima vse v naravi intrinzi¢no vrednost;®
spodbuja biocentri¢ni pogled namesto antropocentriénega; spodbuja k sodelovanju z
zemljo in predlaga etiko reciprocnosti; poziva k preseganju hierarhij in razmerij mo¢i ter
dualizmov, ki ljudi odmikajo od narave; poudarja, da je osebno tudi politi¢no; izpostavlja,
da patriarhatu odvzamemo mo¢ in energijo, ko nehamo podpirati ljudi, ki druge zatirajo
in izkoriscajo okolje.

Ekofeminizem s teorijo sloni na obéutku z vsem Zzivljenjem povezanega sebstva
(Gaard 1991), »clovekinje<, ki je del vsega, kar je. To sovpada z neomaterialisticnim
pogledom, kot ga opredeljuje Rosi Braidotti (2013), ki se osredotoca na zivo materijo kot
proces, vpet v naravna, psihi¢na, tehniéno-socialna okolja. Braidotti s tem subjektivnost
na novo opredeli kot »razsirjeni jaz, katerega relacijska zmoznost ni omejena na ¢clovesko
vrsto, temve¢ vkljucuje neantropomorfne elemente« (2013: 12). Novi materializem sicer
izpostavlja tvornost materialnosti, zavraca »pojmovanje snovi kot pasivne ali inertne
in poudarja povezave, izmenjave in prehode med ¢loveskimi telesi in necloveskimi
naravami« (Vicar 2024: 102).

V tej Iuci poglejmo $e koncept transkorporealnosti, ki ga je uvedla Stacy Alaimo
in pomeni, »da so vsa bitja, kot uteleena bitja, prepletena z dinami¢nim, materialnim
svetom, ki jih prezema, preoblikuje in se preoblikuje z njimi« (2018: 435). Alaimo meni,

3 Intrinziéno vrednost tu razumem predvsem v navezavi na necloveske entitete. Intrinzi¢na
vrednost »bitju ni dodeljena od zunaj, temveé je del bitja samega« (Cavalieri 2006: 52). Torej »nekaj
ima intrinzi¢no vrednost, ¢e je dobro ali zaZeleno samo po sebi« (Singer 2008: 262).

119



120

Enja Grabrijan

da smo ljudje materialna bitja, podvrzena tvornosti prepletenega sveta in smo »kot telesa
in misli nelo¢ljivo povezani s kroznimi snovmi, materialnostmi in silami« (po Cielemecka
in Daigle 2019: 73-74), oz. smo kot traskorporealni subjekti vpeti v bioloske, socialne,
ekonomske, tehnoloske, politiéne in druge sisteme, procese in dogodke (Alaimo 2018:
435) ter iz njih tudi izhajamo. Nazoren primer je prehranjevanje, pri katerem recimo
rastline »postanejo snov ¢loveka« (Alaimo 2008: 253). Avtorica opominja, kako povsem
srutinske ¢loveske dejavnosti, kot je nakup [plasti¢nega predmeta], vplivajo na cloveska in
necloveska zZivljenja v velikih geografskih in éasovnih razseznostih« (Alaimo 2018: 437).
Branislava Vicar pa dodaja, da je ravno sprejetje »transkorporealne zavesti« dobrodejna
spodbuda za vecjo »eti¢no odzivnost in politicno usmerjenost k vprasanjem pravic zivali,
podnebnih sprememb in okoljske praviénosti« (2024: 112).

Zavedanje ¢lovekove umescenosti v vec-kot-clovesko in zelja po artikuliranju
druzbenega kot »tkiv[a] povezav med ljudmi, ne-ljudmi in predmeti, ki delujejo pri
uresnicevanju novih relacijskih formacij« (Puig de la Bellacasa 2010: 7), je prineslo
terminoloska razmisljanja, ki pa se jih v besedilu dotaknem le s pojmom veé-kot-clovesko.
Razumem ga predvsem kot poskus prepoznavanja umescenosti ljudi v svetu, ki ima
mo¢ »rahljanja antropocentrizma« (Ressiore Campodonio 2022), predstavlja »odmik od
paradigme cloveske izjemnosti ali ideje, da je ¢lovek na neki nacin boljsi ali vrednejsi od
drugih vrst zivljenjskih oblik« (Price in Chao 2023: 180), in nosi zavedanje prepletenosti
raznolikih bitij, ki sooblikujejo nenehno spreminjajoci se svet (prav tam). Gre za predstavo
o medsebojni prepletenosti najrazliénejsih bitij, o kateri beremo v vse $tevilénejsih
naravovarstvenih, trajnostnih, staroselskih, ekoloskih, regenerativnih in drugih besedilih
(glej npr. Kimmerer 2013, 2024; Yunkaporta 2020; Sheldrake 2023). Gre za soustvarjanje
zemeljskega sorodstva z »zemeljskimi drugimi« (Plumwood 2009, 1998), med katere je
Plumwood zajela tudi kamne (Rose 2013: 98). Filozofsko-animisti¢ni pristop, ki ga je
Plumwood razvijala proti koncu svojega Zivljenja in ni uspela objaviti zapisov, spodbuja h
kritiénemu premisleku zahodnih perspektiv. Animizem® je utemeljila na dveh izhodiscih
- da je svet poln oseb in med njimi so le nekatere cloveske; zivljenje pa vselej poteka
v odnosu z drugimi (Rose 2013: 96). S podobnimi predstavami o prepletenosti sem se
srecevala tudi med terenskim delom. Sogovornica, ki je Zelela biti poimenovana Svobodna
ptica,” je med razmisljanjem o lastni vrtnarski praksi delila naslednje misli, ki sklenejo
prej omenjeno:

Ful se mi zdi pomemben odnos med ¢lovekom in naravo - kako gledamo na naravo,

koliko se je zavedamo, da pac ne gledamo samo kot neko samoumevno stvar, ki

nam samo daje, ampak da ¢utimo tudi to hvaleznost za vse. In da ze ko se lotevamo
stvari, recimo kuhanja ali pa dela z zemljo, da pac imamo to v mislih, to povezanost.

Ne da je samo tako nekaj okej, danes moram papriko posaditi in grem in mislim

4 Plumwood animizem predstavlja predvsem nacin Zivljenja, ki ga je zagovarjala (glej Rose
2013). Sicer se je pojem animizem skozi ¢as osvobodil teze prvotne evolucionisti¢ne opredelitve
iz 19. stoletja in se razvil v novo obliko, ki »oznacuje kozmos, v katerem je teoreticno vse Zivo in
komunicira ter potencialno poseduje lastnosti ,,osebe ali vsaj nekaksnega akterja« (Franke 2018: 39),
oz. prepoznavanje Stevilnih povezav med ljudmi in svetom (Quijada 2022). Novi animizem kot gibanje
pa se zavzema tudi za pravno zagotovitev pravic necloveskim bitjem (prav tam).

5 Imena sogovornic so anonimizirana.



O razsirjeni solidarnosti na primerih prehranjevanja, povezovanja z rastlinami in izmenjevanja dobrin

na sluzbo ali pa nekaj, na svoje skrbi, pa tam cisto slabo energijo delam. Pac tako
res, da [naravi] dajemo na nek nacin nazaj in da ne vzamemo prevec, ampak toliko,
kot rabimo.

Sogovornicine besede poleg zavedanja umescenosti v naravo izpostavljajo tudi
pomen skrbi, ki se vzpostavlja v reciproénih odnosih.® Robin Wall Kimmerer reciprocnost
obravnava kot izmenjavo darov med razli¢nimi bitji (2013) in poudarja, da »reciprocnost
izhaja iz razumevanja, da nismo sami — da Zemljo naseljujejo tudi necloveske osebe«
(Kimmerer 2014: 21). Ta predstava poraja vprasanja moznosti opredelitve necloveskih
entitet kot oseb (prim. Cavalieri 2006; Stuva 2013). Kimmerer priznanje osebnosti
bitjem razume precej Siroko, kot eti¢no stalisée ali pa kot morebitni ekonomski in
politi¢ni konstrukt (2014: 22), kar razpira moznosti za precej bolj vklju¢ujoco obravnavo
necloveskih bitij.

Marel Visse in Bob Stake zacrtata tri koncentri¢ne kroge skrbi, izmed katerih v
prvega umestimo nase bliznje, druzino in prijatelje; drugi krog predstavlja skupnost
nasih sodelavcev, znank, sosed, prodajalcev v pogosto obiskanih trgovinah, prijateljeve
necloveskimi bitji, zivalmi, vrtovi, dezZevnimi gozdovi, oceani [in] ozracji« (Visse in Stake
2020). V teh prepletih se odvija reciproénost, ki jo Kimmerer opise tudi kot poglavitno
pri napletanju trajnostnih povezav z ekosistemi (2013: 122). Recipro¢nost razumem kot
izrazito sestavino sonaravnega, regenerativnega, solidarnega prizadevanja za dober vpliv
na svet. Izkazuje se v medosebnih odnosih sogovornic in sogovornikov ter preko njihovega
delovanja tudi medvrstno z necloveskimi drugimi. Tudi taksno navezovanje stikov je del
»samooblikovanja«, ki ga opisuje Harms, in ga uporabljajo zagovorniki regenerativnih
kultur kljub temu, da e vedno ni povsem jasno, kako preseci dualizem narave in
kulture; gre za delo s samim seboj, posvecanje vsakdanjim interakcijam preko loénice
ljudje-neljudje »v ¢uteci mrezi zivljenja« in sirjenju odgovornosti (2022: 520). Znaten del
teh interakeij predstavlja prehranjevanje, ki se mu bom posvetila v nadaljevanju, tu pa
navajam misel sogovornice Mojce, ki pric¢a o eni izmed praks in o reciproénem odnosu:

Ampak Ze nesti noni marmelado iz Zulc — ona rece zulce, to je ta mali ringlojcki
rumeni — ampak nesti iz ljubljanskih Zulc narabutanih tam na Vicu, je celo drevo
ful polno - noni to marmelado, ki si jo naredila po njenem receptu, to je ... pac to
je najs. In ji zabrusit, da je ne sme dat naprej. Da jo more ona pojest, ker to so te
none, ko bi si vse prej od ust odtrgale.

Sogovornica je omenila povezavo s svojo babico in Zeljo, da jo preskrbi z dobroto,
ki jo je sama pripravila, podobno kot je njena nona ze veckrat storila zanjo. Plodovi na
drevesu, ki so postali marmelada, so »dar«, ki nam ga zagotavlja Zemlja (Kimmerer
2014: 18). Prepoznavanju tega obilja darov naj bi po njenem sledilo vprasanje: Kaj si
Zemlja Zeli od nas (Kimmerer 2014)? S tem preprostim, a premisljenim vprasanjem pa
Kimmerer namigne, da ljudje lahko za¢nemo delovati v smeri reciproénih odnosov z
vec-kot-cloveskim.

6 Simonié¢ pripominja, da so, podobno kot velja za solidarnost, tudi »pomen in izkusnje
recipro¢nosti kumulativne in dvoumne« (2019: 12). Ekonomska antropologija je koncept reciproénosti
predlagala kot »kontinuum moralnih obveznosti v procesih izmenjave« (nav. delo: 11).

12]



122

Enja Grabrijan

Delovanje heterogene regenerativne kulture od leta 2020 dalje sporadi¢no
raziskujem z vodenjem polstrukturiranih intervjujev in neformalnih pogovorov ter z
izvajanjem opazovanja z udelezbo in avtoetnografije. S pomocjo zbranega gradiva v
nadaljevanju osvetljujem nekatera prizadevanja, ki pri¢ajo o prilagajanju prehranjevanja,
sodelovanju z rastlinami in izmenjevanju dobrin.

Lahko organiziras veganski piknik
Za sogovornika Pineta je udejanjanje tega, kar mu predstavlja dober vpliv na svet,
vodilo v izbiro veganstva in sodelovanja pri aktivisti¢nih neposrednih akcijah. O tem,
kako lahko bodisi z osebnimi ali sistemskimi spremembami vplivamo na svet, je med
drugim dejal:
Lahko, da gre za neko utopijo, lahko pa ... pac ustvarjas teznjo proti temu, kar se
tebi zdi, da bi bilo najbolj pravicno. Pac gres [v] tej smeri [...]. Tam, kjer se dogaja
krivica, kjer se tebi zdi, pa¢ naredis neko akcijo, a ne. Pac kakorkoli delujes, delujes.
Saj ne rabis zdaj tam Spricati one stavbe, a ne, lahko organiziras veganski piknik.

Povabilo k pripravi veganskega piknika predstavlja Sirjenje vrednot, ki stremijo
k zmanjSanju bremenilnega vpliva na okolje in spodbujajo bolj skrbstven odnos do
necloveskih bitij, obenem pa je piknik tudi priloznost za povezovanje in grajenje skupnosti.
Osredotocanje na prehranjevanje, na povezave med tem, kar zauzijemo, in nasimi telesi,
je politi¢no in prinasa potencial spreminjanja zakonov; zaznavanje povezav med hrano
na nasem krozniku in zemljo, na kateri je bila pridelana, pa lahko spremeni tudi samo
vrednotenje zemlje in morda celo spodbudi obéutek pripadnosti do nje (Mauch 2019:
24). Vsakodnevne odlocitve glede prehrane imajo torej lahko daljnosezen vpliv. Tako je
sogovornica Neja enkrat med nastevanjem dokumentarcev, ki so ji prikazali medvrstne
povezave, povedala:

Ti so meni ful lepi dokumentarci in pol se zamislis o tem, da v bistvu posredno
tudi jaz delam skodo orangutanom, zato ker jem plodove tropskega gozda pa tako.
In pol sem bila uno groza. In to je recimo nekaj takega, kar se mi je zdelo, pac tudi,
ko gledas vse, kar je na svetu, pac kaksna vrstna pestrost [je] in koliko od tega je
ogrozenega zaradi tega, kar mi poc¢nemo.

Taksna spoznanja so jo privedla do odlocitve, da je jedla povecini lokalno in
sezonsko hrano, v doloc¢enih obdobjih pa je bojkotirala tudi specificne prehranske
izdelke, na primer banane. Spremembe v njenem nac¢inu delovanja so sledile zavedanju,
da imamo kot potrosnice lahko vpliv na mehanizme trgovanja. Cetudi je ta vpliv morda
resda droben, tovrstne odlocitve sledijo zavedanju ¢loveske vpetosti v materialne tokove
svetovnih razseZnosti. Svet je, tako Karen Barad, pravzaprav »dinamicen proces intra-
aktivnosti in materializacije« (2007: 140). Koncept intra-aktivnosti, ki ga Barad predlaga,
»temelji na kvantni fiziki in sega preko pojma interakcije, ki nakazuje vzajemni vpliv med
loéenimi entitetami« (Viéar 2024: 102), nanasa pa se na temeljno prepletenost. Tvornost
tako ni razumljena »kot notranja lastnost posamezne entitete, ampak kot dinamika sil«
(prav tam).



O razsirjeni solidarnosti na primerih prehranjevanja, povezovanja z rastlinami in izmenjevanja dobrin

Zavedanje prepletenosti ljudi in necloveskih bitij vodi tudi v zastavljanje moralnih
vprasanj. Ko sem Pineta vprasala, zakaj je postal vegan, je odgovoril takole:

Cisto iz - najprej iz eticnih razlogov. Mislim, da sem si Zelel samo odgovoriti na
vprasanje, v ¢emu se razlikujemo od Zivali ljudje. V éem [je razlika], da bi bila
zival manjvredna. Zakaj imas pravico in kje ji vzames to pravico pravzaprav, da jo
ti lahko ubijes? Kako lahko upravicis to dejanje? Jaz mislim, da ni |opravicila] ...
pac iskreno. Poleg tega, tako ta antropocentrizem, da vse temelji na tem, kako mi
gledamo, kako smo mi ... To je isto kot etnocentrizem. Pac z nasega vidika [...].
Pac okej, |zival] ne zna govoriti nas jezik, to se ne pomenti, da jo moramo ubiti. [...]
Pac tako, kje so ta merila.

Sogovornikov razmislek neposredno naslavlja vprasanje moralnega statusa,’ Sirine
solidarnostne mreze in meril, po katerih ljudje presojamo, koga vanjo vklju¢imo. Kako
dojemamo zivali, vpliva na to, kako z njimi ravnamo, in eti¢na vprasanja, ki se ob tem
porajajo, razkrivajo precej stare in trdovratne antropocentri¢ne predstave (Grusovnik
2015). Njih razvozlavanju in blaZenju gre nasproti kritiéna animalistika s prizadevanjem za
osvoboditev Zivali. Pripoznava, da »ljudje nismo edinstveni v tem, da imamo neokorteks;
kompleksna ¢ustva, kot so ljubezen, osamljenost, empatija in sram; sofisticirane jezike,
vedenja in skupnosti; in celo estetske in moralne obcutljivosti« (Best po Golez Kauci¢
2025: 8), in opominja, da »Zivali razvijajo kompleksne ¢ustvene in socialne odnose in
komunikacije, njihova ustvarjalnost je intencionalna, lahko razvijejo tudi folklorne in
religiozne refleksije ter kulturo in zoopoesis« (Golez Kauci¢ 2025: 9). Sicer je — kakor smo
videli s konceptom politiéne solidarnosti Plumwood - iskanje podobnosti ali ¢loveskih
lastnosti pri necloveskih drugih delikatno in potencialno problemati¢no, ée le na njihovi
podlagi utemeljujemo svoj pogled na necloveska bitja. Rose opozarja, da je taksen pristop
»zelo omejenc:

Raziskave, ki ostajajo znotraj antropocentri¢nega okvira raziskovanja, ne

destabilizirajo radikalne binarnosti ¢lovek/neclovek. Razsirijo podrocje cutenja

z uporabo c¢loveka kot merila in nato ugotovijo, da tudi nekateri drugi ustrezajo

merilom, ki temeljijo na ¢loveku. (Rose 2013: 96)

Dodaja, da nam razmisljanje o zivljenjskih oblikah, ki se zelo razlikujejo od
cloveskih, vendarle predstavi njihovo inteligenco in namernost (Rose 2013: 96). Znotraj
narascajocega korpusa raziskav o neljudeh so tudi tiste, posvecene rastlinam.

Zraséeno z rastlinami

Svobodna ptica mi je pripovedovala o izkusnjah nabiralnistva divjih rastlin, ki ji ob
sezoni poZivijo prehrano, in omenila, kako nabira ¢emaz, smrdljivko, rman, brsljanasto
grenkuljico, kurja ¢revca, marjetice, vijolice in koprive, z njimi pripravlja solate,
poizkusila pa je napraviti tudi »burek iz rastlin<. Taksno nabiranje izhaja iz poznavanja
rastlin in ucenja o njih; v kontekstu zelis¢arstva to Charis Boke (2020) opredeli kot

7 Paola Cavalieri je v kontekstu pravic Zivali moralni status opredelila kot pojem, ki lahko osvetli
»posamezne odgovore na vprasanje: Interesi katerih od akterja razliénih bitij naj bodo zas¢iteni in v
koliksni meri? (2006: 40). Moralni status je necloveskim Zivalim potrebno doloé¢iti, da bi jih lahko
zajeli v moralno sfero, ki narekuje tudi dolo¢en naéin delovanja v odnosu do njih, dodaja Sara Stuva

(2013: 139).

123



124

Enja Grabrijan

nacin pribliZevanja rastlinam, ki jih spoznavamo v povsem drugac¢ni ¢asovnosti od
kapitalisticnega ritma Zivljenja. Prek sodelovanja z rastlinami, ki so za zelis¢arke bitja,
zelisCarska praksa ljudem omogoca drugacne nacine srecevanja s svetom (Boke 2020).
To, da nas sodelovanje z rastlinami, ne glede na intenziteto interakcij z njimi, preprosto
spodbuja k zaznavanju prepletenosti in preseganju dualizma odtujenosti od narave, za
Monico Gagliano (2013) predstavlja osr¢je clovesko-rastlinskih odnosov.? Gagliano se sicer
kot pionirka raziskovalnega podrocja rastlinske kognicije in komunikacije ter bioakustike
med drugim posveca spominu in asociativnemu ucenju rastlin.’

Reciprocen odnos z rastlinami, pravzaprav pa z najrazli¢nejsimi necloveskimi
drugimi, je pomemben tudi pri regenerativnem kmetovanju. Marta in Tine, sogovornika,
ki zadnja leta razvijata razli¢ne pristope k pridelovanju hrane, sta na dobrem hektarju
zemlje uspela vzpostaviti sistem s pozornostjo do regeneracije prsti. Osredotocena sta na
dobro nacrtovano zasaditev in vzgojo lastnih sadik ter primerno skrb za bujno rast. Za
zdravje prsti med drugim skrbita s pokrivnimi posevki, rastlinami, ki jih zasajata zato,
da povecata aktivnost mikroorganizmov v tleh. S tem prakticirata recipro¢ne odnose
med vrtnarjema in prstjo, kot se je v primeru neke druge regenerativne kmetije izrazil
Michiel Van de Pavert, »pri ¢emer so potrebe prsti del sirSega prizadevanja za upostevanje
perspektive necloveskih bitij«, prst sama pa predstavlja pestrost, je polna zivih bitij, ki
lahko potencialno pomagajo pri pridelavi zdrave hrane« (v Van de Pavert in Ressiore 2023:
171). Podobno se na svoji permakulturni posesti sogovornik Bor trudi vzpostaviti Se ve¢
razliénih sistemov, ki navdih ¢rpajo v naravnih ciklih in procesih. Takole je spregovoril
o na¢rtovanem preobrazanju dela zemljis¢a:

Se da delati cudeZe. Ker narava dela ¢udeze. Se pravi, v bistvu mi to hitreje
naredimo. Mi spodbujamo nekatere procese, nic v bistvu ne silimo. Vse sloni na
naravnih procesih. Gliva je itak tam prisotna. Glive, ki jih jaz uporabljam, jih v
bistvu lovim, spore gliv lovim iz zraka, cepim kompost s temi glivami in te glive
potem vnasam v to revno zemljo. Ker ta revna zemlja prej [...]. Je prisel kmet, je to
vse zoral, naredil terase in zemljo totalno umoril. In potem je se to oral in e sprical
z bakrom in ne vem kaj vse. Tako da ta zemlja dejansko potrebuje zdravljenje, a ne.
Hvala bogu je zemlja toliko let zapuscena, da je Ze veliko se zgodilo tam. Je prisla
robinija, robida, [...| Mi ljudje lahko ustvarimo take sisteme, ki so nam plus in naravi
plus. S tem, ko mi naredimo tako mesan sistem, pridejo Zivali, pridejo sove, pridejo
... privabis celo vrsto enih organizmov, zacne se - jaz zacnem z mikroorganizmi.

Borov pogled pri¢a o pomenu poznavanja okolja, v katerem deluje, in o dragocenosti
medvrstnega sodelovanja. Pri permakulturi gre za »gojenje intimnega odnosa z naravnim
okoljem za ustvarjanje obilja zase, za cloveske skupnosti in zemljo« (Renz po Puig de
la Bellacasa 2010: 11) ter za ucenje o okolju z vsemi organizmi, s katerimi posameznik
sodeluje; izhaja iz prepoznavanja lastne umescenosti. Kot ugotavlja Maria Puig de la
Bellacasa: »Permakulturna etika skrbi temelji na spoznanju, da smo vpeti v mrezo

8 Za pregled vecplastnega odnosa do rastlin na Slovenskem glej Mlakar (2015).

9 Dokazala je denimo sposobnost sadik graha, da predvidijo, kdaj in kje se bo prikazala svetloba,
od katere je odvisno njihovo prezivetje; s prostorsko-¢asovnim zaznavanjem prilagajajo svoje vedenje

(2017).



O razsirjeni solidarnosti na primerih prehranjevanja, povezovanja z rastlinami in izmenjevanja dobrin

kompleksnih odnosov, v kateri imajo osebna dejanja posledice za vec kot le nas in nase

sorodstvo« (2010: 9).

Sogovorniki, ki regenerativno kmetujejo, pri naértovanju zasaditve vracunajo tudi nekaj presezka z
mislijo na vse vrste Zivali, tudi ZuZelke (avtorica ilustracije »Bitja no¢i« Enja Grabrijan, 2025).

Pri permakulturi in regenerativnem kmetovanju se delo z rastlinami in prstjo, v
kateri uspevajo, odraza v spreminjanju odnosa do veé-kot-cloveskega. Zanimiv je primer
Ladelle McWhorter, ki si je Zelela vzgojiti lasten slasten paradiznik in ko je tako nekega
dne grizljala ¢ips, je v vrecki ostalo e nekaj drobtin, ki jih je Zelela stresti v kompost, pa
jo je nenadoma kar zmrazila misel, da bi s tem »sranjem« hranila svojo zemljo (Alaimo
2008: 254). Ob tem je McWorther uvidela, kako povezano je pravzaprav njeno telo s
prstjo in od takrat naprej ni ve¢ kupovala ¢ipsa (prav tam). O tem, kaksen potencial ima
spreminjanje odnosa do rastlin, razpravlja tudi Marder (2012: 31):

Ko bomo ljudje rasli skupaj z rastlinami, spremljali njihovo rast, priznavali in
spostovali njihove ontoloske zmoznosti (med drugim tudi moznost, da postanejo
vir prehrane) in pravice, potem rastlinskih bitij ne bomo ve¢ uzivali, kot da so le
skladisc¢a kaloriéne energije, viri biogoriva ali ogrevanja, Se ne tkane tkanine, se
ne posekani gradbeni materiali, prazne podlage za pisanje in tiskanje ...

Zgornji citat razpira vprasanja vkljucitve rastlin v domeno prava (glej tudi Marder
2023). Ta so vzporedna z razcvetom kriti¢nih rastlinskih studij in rasto¢im zanimanjem
za razpravo o zavesti rastlin (Pelizzon in Gagliano 2015: 9-10). Te premike je med drugim
spodbudilo zavedanje, da znanstvenice rastlin ne morejo ve¢ obravnavati zgolj kot objekte
preucevanja, saj se rastline med procesom raziskovanja odzivajo na presenetljive nacine
(Onzik in Gagliano 2022: 6). Vse to kaZe na spreminjanje razmisljanja o razmerju ¢lovek-
rastlina, podobno kot se odvijajo spremembe v zamisljanju ¢lovesko-zivalskih odnosov.

125



126

Enja Grabrijan

Sirina izmenjav in daljni pogledi

V nadaljevanju bom prikazala prakso izmenjevanja dobrin in ob navedbi nekaterih
misli sogovornic nadalje razglabljala o prizadevanjih, upih in razseZnostih dobrega vpliva
na svet, predvsem prek pogleda v prihodnost.

Sogovornica Mojca od najstniskih let dalje vecino svojih oblacil izmenja, podari,
prejme, najde in kupi v trgovinah z oblacili iz druge roke — pravi, da je to skozi leta
oblikovalo njen stil, predvsem pa se vse bolj zaveda konteksta taksnega pocetja: »Pac,
kako v bistvu je toliko stvari okoli nas Ze narejenih in uporabljenih in Se dajo mozZnost
za uporabo, da [je] brez veze kupovati. In v bistvu so mi itak lepse stvari, ki so podarjene
oz. izmenjane, [...| imam neki drugi odnos do njih.« Cetudi je najbolj vajena kroZenja
oblacil, si kdaj izmenja tudi druge reci, na primer hrano, nakit, knjige. To ji predstavlja
priloznost za razsirjanje obzorja, saj pravi, da prakse izmenjave

odpirajo prav prostor druzenja pa malo tudi prostor, da lahko govoris ali pa razmisljas
o tem, od kje pridejo neke stvari, ali pa da vidis ¢loveka, ki ti je nekaj podaril. Da bolj
[...] dvosmerno poteka. Ker v trgovini je pac ... tam je stvar, ti jo kupis, to je to. |...]
Se mi zdi, da znotraj izmenjav oblacil in stvari se lahko druZis in je to nek obcutek,
da ce tebi nekaj ni ve¢ pomembno, vredno, [nekomu] bi pa bilo, pa to podaris in to
oni drugi osebi je ful dobro, a ne [...]| Mislim itak pa sirse to vpliva ... je povezano
[s tem], kako deluje ta svet, kapital, kako se vzgaja otroke, kako |...] tako, ful stvari.

Stvari, ki jih sogovornica izmenjuje, so materialne, a bi zanje lahko trdili, da
imajo tvornost, zmoznost delovanja najmanj v toliko, kolikor spodbujajo dolocene
spremembe in se razsirjajo v prostore, kot prica Moj¢ina izjava. Predmeti teh izmenjav
so torej »Zivahni« (Bennett 2010) in so del procesov recipro¢nih izmenjav (Simonic¢
2019). Mojéino izmenjevanje oblacil in drugih stvari njo in njen krog ljudi preskrbuje
z nekaterimi osnovnimi dobrinami in nudi prostor za gradnjo skupnosti, obenem pa ta
krozna ekonomija prica o zavedanju posameznice, da lahko z vsakdanjo izbiro prispeva
k Sirsim prizadevanjem boja proti potrosnji in verigam neeti¢ne proizvodnje (Alaimo
2018). Ko »enostavni dostop do doloc¢enih stvari kot blaga v prihodnosti« nadomestimo s
taksnimi praksami, pravzaprav poskrbimo, da »tak$na materialna in ¢asovna prepletenost
postane sila za doseganje zdravja in blaginje planeta« (Harms 2022: 517). O solidarnostnih
izmenjavah mi je pripovedovala tudi Svobodna ptica:

[Dla se povezujes s sosedi [je] ful fajn. Zakaj bi mogla jaz vse delati. On meni nekaj,
pa jaz njemu nekaj drugega (smeh). [...] ena soseda mi je zadnji¢ prinesla jajca, jaz
pa sem ji v zameno dala ¢ebulo. Ali pa en sosed mi je natocil vodo v cisterno pri
njivi, sicer ni hotel ni¢ v zameno, je rekel, naj samo kmetujem naprej. Bi se matrala
s to vodo cel dan, pa je bilo postimano v parih minutah.

Sogovornicine reciprocne povezave s soljudmi vplivajo tudi na veé-kot-clovesko, kot
v primeru kmetovanja. In ée se ponovno vrnemo k vprasanju kaj si od nas Zeli Zemlja,
ki ga je spodbudila Kimmerer, se v njeni navedbi mogocih recipro¢nih darov razkrije
zelo vkljucujo¢ in celosten pristop:

Kako lahko povrnemo darove Zemlji? Z zahvalo, s slovesnostmi, s prakti¢nimi
dejanji spostovanja in skrbi za zemljo, z odloénim zagovarjanjem bitij in krajev, ki



O razsirjeni solidarnosti na primerih prehranjevanja, povezovanja z rastlinami in izmenjevanja dobrin

jih ljubimo, z umetnostjo, znanostjo, pesmimi, v vrtovih, pri otrocih, na volitvah,
z zgodbami o obnovi, z ustvarjalnim uporom, s tem, kako porabljamo svoj denar
in dragoceno zivljenje, s tem, da se ne strinjamo s silami, ki unicujejo okolje. Z
zdravljenjem. (Kimmerer 2014: 23-24)

Sirini prizadevanj za dober vpliv lahko sledimo tudi ¢asovno, vklju¢no z razmislekom
o prihodnosti. Harms meni, da zamisljanje prihodnosti kot necesa, na kar se lahko
pripravimo in v kar lahko usmerjamo svojo voljo, oblikuje obsirno podrocje druzbenih in
individualnih praks. Te pa posameznice uporabljajo »kot nacin za spodbujanje preobrazbe
s pomodjo [...] eksperimentiranja v smeri praviénega ali dobrega« (2022: 522). Solidarno
in sonaravno delovanje je torej v nenehnem gnetenju in procesu preizkusanja. To se
kaze tudi v prevpraSevanju usmerjanja pozornosti posameznika. Pine mi je pojasnil, da
v spoprijemanju s kompleksnimi problematikami, ki jim Zelimo posvecati pozornost, kaj
kmalu ugotovimo, da ne moremo zaobjeti vsega:

Tocno to, a ne — ne mores se [posvecati| vsemu. In tudi |..] tu je ful nekih tock, ki
bi jih moralo biti predebatiranih [...]. A ves, jaz ne vem tocno, kako se ukvarjati z
ljudmi s posebnimi potrebami, jaz ne vem, kako izobrazZevati otroke, ker nimam
tega znanja, tako da ne morem govoriti o idealnem svetu, ker nimam znanja o vseh
teh tockah, a ne. Imam okej, neke idealne predstave s stvarmi, ki se jaz ukvarjam
- kako se ravna z Zivalmi, kako se organizirati politicno, kako upravljati s stvarmi
- recimo, to so neki ideali, neko samoupravljanje, samoorganizacija in to.

Izre¢eno namiguje na nenehno ucenje pripadnikov regenerativnih kultur in na
iskanje nacinov, kako »ziveti okoljsko filozofijo« (Svoboda 2016). Kot mi je zaupala Neja:
»In se mi zdi, da pol vidis razliéne nacine in se malo zamislis nad tvojimi nacini in pol
mogoce se ugotovis, da tvoji mogoce niso optimalni, lahko kaj spremenis.«

Sklep

Delovanje posameznikov znotraj regenerativnih kultur kaZe na povezave med
ljudmi in vec-kot-cloveskim. Ce sledimo novomaterialisticnemu razumevanju tvornosti
materialnosti in prepletenosti ljudi in necloveskega, se kaj kmalu zavemo, da smo
vselej vpeti v najrazliénejSe tokove, procese in odnose. Ekofeministicna perspektiva
ponuja razumevanje z vsem Zivljenjem prepletenega sebstva, ki ga v primeru ¢loveskih
in necloveskih teles izrazito poudarja koncept transkorporealnosti (Alaimo 2008,
2018). Marianne Elisabeth Lien in Gisli Palsson izpostavljata, »da je druzbeno zivljenje
heterogen skupek ¢loveskih in necloveskih bitij« (2019: 9) in so zato politiéne in druzbene
spremembe povezane s spreminjanjem odnosov do soljudi in tudi necloveskih bitij. Meje,
ki doloc¢ajo, komu naj bi pripisali osebnost in komu ne, so zabrisane, vrstijo se tudi pozivi
po pripoznavanju pravic necloveskih bitij. Vkljucitev v moralno skupnost naj bi jim
namre¢ zagotovila doloceno obravnavo, ki jo usmerjajo eti¢na nacela.

Osredotocenje na »¢lovekovo inter-identiteto [kot] nelocljivo povezano in podprto z
mrezo odnosov s ¢utecimi, inteligentnimi sorodniki med vrstami« (Desai in Smith 2018:
43) podpira medvrstne odnose reciproénosti. Ti pa prepredajo mrezo solidarnosti. Na
razsirjeno solidarnost, ki vklju¢uje neljudi, kaze koncept politi¢ne solidarnosti, s katerim

127



128

Enja Grabrijan

Plumwood poudarja pomen solidarnosti skupaj z drugim, ne glede na to, ali se s tem

drugim poistovetimo ali ne (Plumwood 2002; Mallory 2009).

Ker so povezave med nasimi telesi in vsem, kar zauzijemo, politi¢ne in se raztezajo
do svetovnih razsezZnosti, se zdijo vprasanja prehrane kljuéna. Osvetlitev individualnih
odlocitev sogovornic pri¢a o posvecanju pozornosti tovrstnim temam. Ravno pozornost
paje lahko eden od nacinov izkazovanja reciprocnosti z ve¢-kot-cloveskim (glej Kimmerer
2014). Tudi rastline prek multidisciplinarnih raziskav o njihovi tvornosti, komunikaciji
in inteligenci v zahodnih in nezahodnih kulturnih kontekstih nudijo posebej dragoceno
ogrodje za »razmisljanje o sorodstvu prek meja vrst« (Desai in Smith 2018: 43).

Regenerativne kulture, katerih delovanje sem poskusala prikazati na primerih
prehranjevanja, sodelovanja z rastlinami in izmenjavanja dobrin, po Harmsu (2022)
»zasajajo upanje, ki seze v prihodnost. To se odraza v procesu »samooblikovanja« (prav
tam), ki ga sogovorniki dosegajo s spreminjanjem lastnih navad. Zdi se, da je pri tem
kljuéno - kot bi se izrazila sogovornica Neja — da ne »smemo prevec bremena nase vzet«,
temve¢ v prakso vnasamo ucenje, tudi od necloveskih drugih (Desai in Smith 2018;
Plumwood 2002). Kajti kot ob pozivu k pozornosti do drugih bitij in njihovih sposobnosti
fotosinteze, metamorfoze, migracije, fiksacije dusika itn. ubesedi Kimmerer (2014: 22),
nas »obdajajo inteligence, ki niso nase: bitja, ki so se tu razvila dolgo pred nami in ki so
na inovativne in izjemne nacine prilagodila svoje zivljenje«. Obkrozajo nas bitja, ki so
ucitelji in mentorice, obdane s perjem, dlako, listjem (prav tam) in Se ¢im.

Zahvale

Zavse komentarje in pripombe se iskreno zahvaljujem anonimnima recenzentoma,
ki sta mi ¢lanek pomagala izboljsati. Za vso podporo in pogovore pa se sréno zahvaljujem
bliznjim.

REFERENCE

ALAIMO, Stacy

2008 Trans-Corporeal Feminisms and the Ethical Space of Nature. V: S. Alaimo and S. Hekman (ur.), Material
Feminisms. Bloomington: Indiana University Press, 237-264.

2018 Trans-Corporeality. V: R. Braidotti in M. Hlavajova (ur.), Posthuman Glossary. London in New York:
Bloomsbury Academic, 435-4.38.

BARAD, Karen
2007  Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the Entanglement of Matter and Meaning. Durham
in London: Duke University Press.

BENNETT, Jane
2010 Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. Durham in London: Duke University Press.

BIRKELAND, Janis
1991 Ecofeminism: Linking Theory and Practice. V: G. Gaard (ur.), Ecofeminism. Philadelphia: Temple
University Press, 13-60.

BOKE, Charis
2020 Care. V: C. Howe in A. Pandian (ur.), Anthropocene Unseen: A Lexicon. Zemlja, Rimska cesta: Punctum

Books, 71-75.



O razdirjeni solidarnosti na primerih prehranjevanja, povezovanja z rastlinami in izmenjevanja dobrin

BRAIDOTTI, Rosi

2013 A Theoretical Framework for the Critical Posthumanities. Theory, Culture & Society 0 (0): 1-31.
CAVALIERI, Paola

2006 Zivalsko vprasanje: Za razsirjeno teorijo clovekovih pravic. Ljubljana: Krtina.

CIELEMECKA, Olga in DAIGLE, Christine

2019 Posthuman Sustainability: An Ethos for our Anthropocenic Future. Theory, Culture & Society 36 (7-8):
67-87.

DESAI, Shruti in SMITH, Harriet
2018  Kinship across Species: Learning to Care for Nonhuman Others. Feminist Review 118 (1): 41-60.

FERRANDO, Francesca
2018  Transhumanism/Posthumanism. V: R. Braidotti in M. Hlavajova (ur.), Posthuman Glossary. London in

New York: Bloomsbury Academic, 438-439.

FRANKE, Anselm
2018 Animism. V: R. Braidotti in M. Hlavajova (ur.), Posthuman Glossary. London in New York: Bloomsbury
Academic, 39-41.

GAARD, Greta (ur.)
1993 Ecofeminism. Philadelphia: Temple University Press.

GAGLIANO, Monica

2013 Persons as Plants: Ecopsychology and the Return to the Dream of Nature. Landscapes: The Journal of the
International Centre for Landscape and Language 5 (2): 1-11.

2017 The Mind of Plants: Thinking the Unthinkable. Communicative & Integrative Biology 10 (2): €1288333-
1-€1288333-4.

GOLEZ KAUCIC, Marjetka

2025  Prepoznavanje zivali kot subjektov skozi osredisceni pogled. V: M. Golez Kaucic in S. Babic (ur.), Animals
in Focus/Ziva]i v Zariséu. Ljubljana: Zalozba ZRC, 7-30.

GRUSOVNIK, Tomaz

2015 Nepripoznanje trpljenja zivali: Eksistencialni razlogi. Poligrafi 20 (79/80): 187-206.

HARMS, Arne

2021  What Kinds of Activism Do Regenerative Cultures Fuel and How Might We Research Them? Social
Anthropology 29 (1): 238-240.

2022 Beyond Dystopia: Regenerative Cultures and Ethics among European Climate Activists. American
Anthropologist 124 (1): 515-524.

KIMMERER, Robin
2014 Returning the Gift. Minding Nature 7 (2): 18-24.

KIMMERER, Robin Wall

2013 Braiding Sweetgrass: Indigenous Wisdom, Scientific Knowledge and the Teachings of Plants. Minneapolis:
Milkweed Editions.

2024 The Serviceberry: An Economy of Gifts and Abundance. London: Allen Lane.

LIEN, Marianne Elisabeth in PALSSON, Gisli
2019 Ethnography Beyond the Human: The ‘Other-than-Human’ in Ethnographic Work. Ethnos 86 (1): 1-20.

MALLORY, Chaone
2009 Val Plumwood and Ecofeminist Political Solidarity: Standing with the Natural Other. Ethics and the
Environment 14 (2): 3-21.

MARDER, Michael

2012 Resist Like a Plant! On the Vegetal Life of Political Movements. Peace Studies Journal 5 (1): 24-32.

2023 Should Plants Have Rights? E-Flux, 2. 2. 2023. <https://www.e-flux.com/notes/515662/should-plants-
have-rights> [27. 8. 2025].

MAUCH, Christof
2019 Slow Hope: Rethinking Ecologies of Crisis and Fear. RCC Perspectives 1: 1-4.3.

129



130

Enja Grabrijan

MLAKAR, Vlasta
2015  Rastlinaje sveta od korenine do cveta: Tradicionalno znanje o rastlinskem svetu na Slovenskem. Ljubljana:

Vlasta Mlakar.

ONZIK, Kristi in GAGLIANO, Monica
2022 Feeling around for the Apparatus: A Radically Empirical Plant Science. Catalyst: Feminism, Theory,
Technoscience 8 (1): 1-19.

PANAGIOTARAKOU, Eleni
2016 Who Loves Mosquitoes? Care Ethics, Theory of Obligation and Endangered Species. Journal of
Agricultural and Environmental Ethics 29 (6): 1057-1070.

PELIZZON, Alessandro in GAGLIANO, Monica
2015 The Sentience of Plants: Animal Rights and Rights of Nature Intersecting? Australian Animal Protection
Law Journal 11: 5-14.

PLUMWOOD, Val

1998 Intentional Recognition and Reductive Rationality: A Response to John Andrews. Environmental Values
7 (4): 397-421.

2002 Environmental Culture: The Ecological Crisis of Reason. London in New York: Routledge.

2009 Nature in the Active Voice. Australian Humanities Review 46 (1): 113.

POULIOT, Alison

2013 Environmental Justice for Unregarded Others — Human Responsibility for a Forgotten Kingdom in World

Conservation and Agriculture. V: K. Druffel (ur.), Looking Within: Finding an Environmental Justice and

Global Citizenship Lens. Leiden: Brill, 67-78.
PRICE, Catherine in CHAO, Sophie

2023 Multispecies, More-than-Human, Non-Human, Other-than-Human: Reimagining Idioms of Animacy in
an Age of Planetary Unmaking. Exchanges: The Interdisciplinary Research Journal 10 (2): 177-193.

PUIG DE LA BELLACASA, Maria

2010 Ethical Doings in Naturecultures. Ethics, Place and Environment 13 (2): 151-169.

QUIJADA, Justine
2022 Do Mountains Have Souls? Sapiens, 15. 11. 2022. <https://www.sapiens.org/culture/new-animism/> [17.
5.2025].

RESSIORE CAMPODONIO, Adriana

2022 What is More-than-Human Care? And What Can It Do? The Athropocene and More-than-Human
World Writing Workshop Series 19. 2. 2022. <https://anthropoceneandthemorethanhumanworld
writingworkshop.com/2022/02/19/what-is-more-than-human-care-and-what-can-it-do/> [14. 5. 2025].

ROSE, Deborah Bird

2013 Val Plumwood’s Philosophical Animism: Attentive Interactions in the Sentient World. Environmental
Humanities 3 (1): 93-109.

SALLEH, Ariel

2023 Ekofeminizem kot politika: Narava, Marx in postmoderna. Ljubljana: Institut za ekologijo in Institut
Casopis za kritiko znanosti.

SHELDRAKE, Merlin

2023 Prepleteno zZivljenje: Kako glive spreminjajo nas svet, vplivajo na nas um in oblikujejo naso prihodnost.
Ljubljana: V. B. Z.

SIMONIC, Peter

2019 Alter Political Economy. V: P. Simonic¢ (ur.), Anthropological Perspectives of Solidarity and Reciprocity.
Ljubljana: Znanstvena zalozba Filozofske fakultete, 9-18.

SINGER, Peter

2008 Prakticna etika. Ljubljana: Krtina.

SVOBODA, Toby

2016  Environmental Philosophy as a Way of Life. Ethics and the Environment 21 (1): 39-60.

STUVA, Sara

2013 Dialog antropologije z etiko zivali: (Vloga Zivali znotraj antropologije). Annales: Series historia et
sociologia 23 (1): 133-144.



O razsirjeni solidarnosti na primerih prehranjevanja, povezovanja z rastlinami in izmenjevanja dobrin

VAN DE PAVERT, Michiel in RESSIORE, Adriana

2023 Caring with the Non-Human: Reciprocity in Market Gardening. Exchanges 10 (2): 163-176.

VICAR, Branislava

2024  Exposed Animal Bodies: The Photographic Observation of the Body-Space of the Anthropocene.
Traditiones 53 (1): 99-115.

VISSE, Merel in STAKE, Bob

2020 Spreading the Care: The Call for Global Solidarity. Care Ethics Research Consortium 23. 3. 2020.
<https://care-ethics.com/2020/03/23/spreading-the-care-the-call-for-global-solidarity/> [17. 5. 2025].

YUNKAPORTA, Tyson

2020 Sand Talk: How Indigenous Thinking Can Save the World. London in Melbourne: Text Publishing
Company.

O AVTORICI

Enja Grabrijan je magistrica etnologije in kulturne antropologije. Se posebej jo zanimajo
regenerativne in skrbstvene prakse, odnosi med ljudmi in veé-kot-¢loveskim, dobrodejna prizadevanja
in ustvarjalne metodologije.

ABOUT THE AUTHOR

Enja Grabrijan holds a master’s degree in ethnology and cultural anthropology. She is particularly
interested in regenerative and care practices, relationships between humans and the more-than-human,
benevolent endeavours, and creative methodologies.

131



132

Enja Grabrijan

SUMMARY

On Expanded Solidarity Through Examples of Eating, Connecting with Plants, and
Exchanging Goods

The article focuses on the extent of solidarity and presents examples of regenerative cultures
(Harms 2021, 2022) in action, as the actions of individuals within regenerative cultures
reveal connections between the human and the more-than-human. As humans we are
always embedded in a variety of flows, processes and relationships, as is, in the case of
human and non-human bodies, strongly emphasised by the concept of transcorporeality
(Alaimo 2008, 2018). The article also touches upon the issue of assigning personality to
non-human beings. Moreover, Val Plumwood (2002), proposing a concept of ecofeminist
political solidarity, emphasises the importance of standing with natural others despite their
otherness. The examples of the interlocutors in the article raise the following three issues.
As the connections between our bodies and everything we consume are political and extend
to global dimensions, questions of food and consumption seem crucial. Multidisciplinary
research on plant intelligence offers a particularly valuable framework for “thinking about
kinship across species boundaries” (Desai and Smith 2018: 43). The exchange of goods is
part of reciprocity, which Robin Kimmerer (2014) considers essential for forging sustainable
connections with ecosystems.



